
Koloniale Kontinuitäten in 
der Berliner Medizin und 
Gesundheitsversorgung
Machtkritische Ansätze zu  
Dekolonisierung und Antirassismus

Verfasst von Muna Aikins, Shreyasi Bhattacharya, Mirjam Faissner, 
Tanja Gangarova, Awa Naghipour & Robel Abay



Awa 
Naghipour

Muna 
Aikins

Shreyasi 
Bhattacharya

Mirjam 
Faissner 

Robel 
Abay

Tanja 
­Gangarova 



Diese Publikation ist Ergebnis eines kollektiven Prozesses. Details zur Entstehung des 
Zitationsvorschlags und der Autor*innenreihung siehe Abschnitt 1.3 "Dekolonisierung als 
Praxis: Der Prozess zur Autor*innenschaft – Versuche, tradierte Logiken aufzubrechen" 
auf S. 9–10. 

Aikins, M., Bhattacharya, S., Faissner, M., Gangarova, T., Naghipour, A., & Abay, R. (2025).  
Koloniale Kontinuitäten in der Berliner Medizin und Gesundheitsversorgung: 
Machtkritische Ansätze zu Dekolonisierung und Antirassismus.  
Berlin: Decolonize Berlin e.V.: https://decolonize-berlin.de/de/publikationen

Zitations-
vorschlag

https://decolonize-berlin.de/de/publikationen


 

Das vorliegende Gutachten hat zum Ziel, 
Anregungen für eine intersektionale und 
dekoloniale Praxis in der Berliner Medizin 
und Gesundheitsversorgung zu entwickeln. 
Grundlage hierfür ist eine dekoloniale 
Kritik an historischen und gegenwärtigen 
kolonial-rassistischen Ordnungen im deut-
schen Gesundheitswesen. Hierfür werden 
historische Verflechtungen kolonial-rassis-
tischer Kontinuitäten in der medizinischen 
Versorgungslandschaft herausgearbeitet 
und ethische Anforderungen einer ge-
lingenden Dekolonisierung der Berliner 
Gesundheitspolitik aufgezeigt. Im Mittel-
punkt des Gutachtens steht die These, dass 
koloniale Kontinuitäten in der deutschen 
Medizin und Gesundheitsversorgung bis 
heute fortwirken und sich, anders als in der 
deutschen Kolonialzeit (1884–1919), eher 
im Sinne von stiller, struktureller Gewalt 
zeigen. Diese gewaltvollen Verhältnisse 

fungieren heute in Form von subtilen und 
institutionalisierten Ausschluss- und Legi-
timationsmechanismen durch rassifizierte 
und vergeschlechtlichte Dominanzstruk-
turen. Entsprechend ist es notwendig, eine 
intersektional orientierte und ethisch ver-
antwortungsvolle dekoloniale Praxis in der 
Berliner Medizin und Gesundheitsversor-
gung zu etablieren. Angesichts der Kom-
plexität des Themas verstehen wir unser 
Gutachten als work in progress, welches im 
Sinne eines kritischen Denk- und Diskurs-
raums zu weiteren Debatten über Möglich-
keiten, Herausforderungen und Fallstricke 
gegenwärtiger Dekolonisierungsprozesse 
in der Berliner Medizin und Gesundheits-
versorgung einlädt. Zudem fasst ein Policy 
Brief die zentralen Implikationen des Gut-
achtens in Form von Handlungsempfeh-
lungen für Entscheidungsträger*innen der 
deutschen Gesundheitspolitik zusammen. 

Zusammen
fassung

Kolonialitäten

Ethik in der Medizin

Othering

Public Health

Rassismus

Gesundheitsversorgung

Intersektionalität

Recht auf Gesundheit Dekolonisierung



 Inhalt

1.	 Einführung – Koloniale Kontinuitäten erkennen und bearbeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    6

1.1	 Zu unseren theoretisch-disziplinären Verortungen, gesellschaftlichen  
Positionierungen und dekolonialen Arbeitsweisen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        8

1.2	 Verflechtungen von Kolonialismus und Rassismus in Public Health:  
Koloniale Kontinuitäten, Antirassismus und Dekolonisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              8

1.3	 Dekolonisierung als Praxis: Der Prozess zur Autor*innenschaft –  
Versuche, tradierte Logiken und Dominanzen aufzubrechen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              9

1.4	 Autor*innenliste und Zitiervorschlag – Wer steht wo und warum? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         9

2.	 Schwerpunkte des Gutachtens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 11

2.1	 Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung . . . . . . . . . . . . . . . .                  12

2.2	 Institutionalisierungen von Wissen: Koloniale Kontinuitäten in Konzepten,  
Leitlinien und parallelen Versorgungsstrukturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         22

2.3	 Berliner Institutionen als koloniale Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten . . . . . . . . . . . .              25

2.4	 Rassismus in der Gesundheitsversorgung und Recht auf Gesundheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       34

2.5	 Dekolonisierung als Alltagspraxis: Communities-geführte Gesundheitsarbeit . . . . . . . . . . . . . . .                41

3.	 Glossar. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                     44

4.	 Policy Brief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 49

4.1	 Problemfelder. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                         50

4.2	 Lösungsansätze. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       52

5.	 Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       54

6.	 Autor*innen des Gutachtens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   56

7.	 Quellenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           58

	 Impressum. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  66



	Einführung –  
Koloniale 
Kontinuitäten 
erkennen und 
bearbeiten



Dieses Gutachten zielt darauf ab, historische Ver-
flechtungen von Kolonialismus und Rassismus in 
der Berliner Medizin und Gesundheitsversorgung 
kritisch zu untersuchen. Anhand einer Sichtung 
der bestehenden Literatur über die theoretischen 
Diskurse und institutionellen Praktiken der Berliner 
Medizin und Gesundheitsversorgung setzt sich das 
Gutachten mit der aktuellen Praxis der Forschung, 
Theoriebildung, Curriculums-Entwicklung, Lehre und 
Praxis der Berliner Medizin und Gesundheitsversor-
gung kritisch auseinander. Dabei sind die folgenden 
Fragen zentral: 

•	Wie und mit welchem Interesse wird auf kolonial-
rassistische Denkmuster und Wissensbestände 
zurückgegriffen? 

•	Welche Formen von Wissen werden in Forschung, 
Curricula und Praxis der Berliner Medizin und Ge-
sundheitsversorgung angewandt und welche nicht? 

•	Welche Möglichkeiten und Herausforderungen be-
stehen in Bezug auf die nachhaltige Etablierung deko-
lonialer Methodologien und antirassistischer Ansätze?

Die gegenwärtigen Wissensstrukturen der Berliner 
Medizin und Gesundheitsversorgung sind nicht 
neutral, sondern tief in koloniale Kontinuitäten und 
deren Folgen verstrickt. Sowohl in den Curricula der 
Berliner Studiengänge als auch in der Gesundheits-
forschung und -versorgung zeigen sich weiterhin 
Wirkungen kolonialer Macht- und Herrschaftsver-
hältnisse. Wissensordnungen, die aus kolonialen 
und eurozentrischen Traditionen hervorgegangen 
sind, setzen bestimmte Wissensformen zur Norm 
und durchdringen bis heute Institutionen des Wis-
sens, wie auch uns selbst. Dieses koloniale Wissen 
legitimiert zugleich Rassismen und weitere Herr-
schaftsverhältnisse wie Klassismus, Sexismus und 
Ableismus. Im Zusammenhang mit dem wachsen-
den Bewusstsein über diese gewaltvollen Praktiken 
kann eine kritische Auseinandersetzung mit den 
Möglichkeiten der Dekolonisierung des Wissens be-
ginnen. Dies eröffnet die Möglichkeit, hegemoniale 
Wissensproduktionen institutions- und selbstkritisch 
zu hinterfragen sowie Alternativen für widerständige, 
emanzipatorische und dekoloniale Wissensformen 

kollektiv weiterzuentwickeln. Aus diesem Grund dis-
kutiert dieses Gutachten fortwirkende Mechanismen 
epistemischer Gewalt und Silencing und reflektiert 
das Potential einer Communities-basierten, wider-
ständigen und dekolonisierten Wissensproduktion 
und Praxis. 

�The past does not 
exist independently 
from the present. 
Indeed, the past is 
only past because 
there is a present, 
just as I can point 
to something over 
there only because I 
am here.“

– �MICHEL-ROLPH TROUILLOT 

(SILENCING THE PAST 1995)

1. Einführung – Koloniale Kontinuitäten erkennen und bearbeiten 7



1.1	Zu unseren theore
tisch-disziplinären Veror-
tungen, gesellschaftlichen 
Positionierungen und de-
kolonialen Arbeitsweisen

Dieses Projekt zur Erstellung eines Gutachtens zu 
kolonialen Kontinuitäten in der Berliner Medizin 
und Gesundheitsversorgung verfolgt einen deko-
lonialen Ansatz. Es untersucht institutionalisierten 
Rassismus in der Wechselwirkung mit verwobenen 
strukturellen Herrschaftsverhältnissen auf Basis von 
Dimensionen wie Geschlecht, sexueller Orientierung, 
Behinderung und Sozioökonomischem Status. Hier-
bei wird auf unterschiedliche, in Deutschland wirk-
same Formen von Rassismus Bezug genommen. 
Die Autor*innen verkörpern unterschiedliche inter-
sektionale, soziale Positionierungen: Schwarze Frau 
mit eigener Fluchtgeschichte; Schwarz und Queer; 
Brown und Queer; weiß, cis-weiblich und Queer; 
‚White But Not Quite‘, queere Migrantin; Person of 
Color, genderqueer, mit familiärer Fluchtgeschichte. 
Zudem bringen die Autor*innen des Gutachtens, die 
auch im Rahmen des DFG-Netzwerks „Bioethik und 
strukturelle Ungerechtigkeit“ vernetzt sind, interdis-
ziplinäre Perspektiven aus Humanmedizin, Public 
Health, Sozialwissenschaften, Bildungswissenschaf-
ten, Philosophie, Wissenschaftsforschung und post/
dekoloniale Studien ein. Darum machen wir uns als 
Autor*innenteam im Text sichtbar und verweisen 
mit dem kollektiven Wir auf unseren gemeinsamen 
Schreib-, Arbeits- und Reflexionsprozess.

1.2	Verflechtungen von Ko-
lonialismus und Rassismus 
in Public Health: Koloniale 
Kontinuitäten, Antirassis-
mus und Dekolonisierung

Die gewaltvollen Prozesse des Kolonialismus 
produzierten und normalisierten die globale Aus-
beutung, Dehumanisierung und Hierarchisierung von 

Menschen, Kulturen und Wissen (vgl. Quijano 2000; 
Ndlovu-Gatsheni 2014; Tamale 2020; Abay, Ihring & 
Garba 2025). Rassismus wirkte als ideologischer 
Mechanismus, der die koloniale globale Herrschaft 
rechtfertigte. Dabei prägte er die Gesamtheit der am 
Kolonialismus beteiligten Institutionen. Der britische 
Rassismusforscher Stuart Hall versteht Rassismus 
als soziale Praxis, die Unterschiede konstruiert und 
naturalisiert (vgl. Hall 2000). Somit zeigt Rassismus 
historische Verflechtungen auf, die bis heute als 
Kolonialität (bzw. koloniale Kontinuität) in Universi-
täten, Staaten und anderen Bereichen fortbestehen. 
Grundsätzlich prägt die Logik der Kolonialität die 
globalen Strukturen der Sozial-, Wirtschafts- und 
Gesundheitstheorien, die Verwaltung, Institutionen, 
Systeme und nicht zuletzt die Wissensproduktion 
(vgl. Maldonado-Torres 2007; Ndlovu-Gatsheni 
2014). Kolonialismus brauchte also Rassismus als 
geopolitische Herrschafts- und Steuerungslogik, 
um globale Ungleichheiten, Entrechtungen, Un-
gerechtigkeiten und Ausbeutungen zu legalisieren 
bzw. legitimieren. Auch in globalen Public Health 
Strukturen wirkt der gewaltvolle Kolonialismus bis 
heute noch fort (vgl. Quijano 2000; Tamale 2020; 
Ndlovu-Gatsheni 2014; Rodríguez & Gabi 2023) und 
ist eng verschränkt mit Rassismus und Kapitalis-
mus (vgl. Melamed 2015; Kelly 2017; Abay, Ihring & 
Garba 2025). Hierbei wird ein ‚rassistisches Archiv‘ 
von Wissensbeständen in Forschung und Praxis 
angewandt und normalisiert (vgl. El-Tayeb 2016; 
Rodríguez & Gabi 2023; Thavarasa 2025).

Antirassismus und Dekolonisierung sind dabei als 
komplementär miteinander verbundene Kämpfe um 
soziale, materielle, geopolitische und epistemische 
Gerechtigkeit zu begreifen: Antirassismus adressiert 
den Schaden im System, während Dekolonisierung 
die Grundordnung des Systems in Frage stellt und 
von sozialer und transformativer Gerechtigkeit getra-
gene Alternativen für eine dekoloniale Zukunft bietet. 
Antirassismus zielt auf die Beseitigung rassistischer 
Hierarchien in Alltagssituationen, Institutionen, Ge-
setzen und Praktiken ab, während Dekolonisierung 
eine strukturelle Transformation fordert, einschließ-
lich der Wiederherstellung von Souveränität, mate-
riellen Ressourcen und epistemischer Autonomie 
von ehemals kolonialisierten Gruppen, statt ihre 

8



Einbeziehung in bestehende koloniale Strukturen 
anzustreben (vgl. Grosfogue 2016; Mignolo 2019; 
Rodríguez & Gabi 2023; Abay 2023). Aktuelle For-
schungen heben hervor, dass moderne Sozialtheo-
rien selbst im Zusammenhang mit kolonialen Herr-
schaftsverhältnissen entwickelt wurden, weshalb 
Prozesse der Dekolonisierung voraussetzungsvoll 
und langwierig sind (vgl. Tamale 2020; Abay, Ihring & 
Garba 2025). Darum ist es wichtig, Dekolonisierung 
nicht auf eine Metapher zu reduzieren (vgl. Tuck 
& Yang 2012), sondern die anhaltenden kolonial-
rassistischen Strukturen gesundheitsbezogener 
Ungleichheiten zu einer Umverteilung von Macht und 
Ressourcen zu transformieren.

Ohne subversive und radikale Praxis der Dekoloni-
sierung kann Antirassismus strukturelle und soziale 
Transformation nicht adäquat fördern; ohne nachhal-
tige antirassistische Praxis ignoriert Dekolonisierung 
wiederum die alltägliche Organisation von Macht 
durch Rassismen (vgl. Airhihenbuwa et al. 2024; 
Abay, Ihring & Garba 2025). Als komplementäre 
politische und analytische Instrumente zielen beide 
emanzipatorische Strategien auf die Umverteilung 
von Entscheidungsmacht, materiellen Ressourcen 
und epistemischer Urheberschaft/ Ownership, sowie 
die Bekämpfung von globalen Ausbeutungsverhält-
nissen. Praktisch heißt das: Antirassismus ist die 
operative Praxis, die den aus kolonialen Logiken 
folgenden Schaden adressiert und Schutz, Ver-
antwortlichkeit und Zugangsgerechtigkeit sichert; 
Dekolonisierung ist ein Transformationsauftrag, der 
den Umbau von Machtstrukturen, Kategorien, Curri-
cula, Arbeitskonzepten, Datenregimen und Ressour-
cen verlangt. Für Berlin bedeutet dies: Es braucht 
sowohl antirassistische Mindeststandards, also 
Schutz, Verantwortlichkeit und Zugänge, als Gegen-
wartspraxis, als auch einen dekolonialen Umbau. Ein 
solcher Umbau beinhaltet Co-Governance, also eine 
geteilte Entscheidungs- und Gestaltungsmacht zwi-
schen betroffenen Communities, Institutionen und 
Verwaltung, eine Reform von Kategorien, Curricula 
und Datenregimen, sowie eine Ressourcenumver-
teilung, die materielle und institutionelle Ressourcen 
zu strukturell benachteiligten Gruppen leitet. Ein 
solcher Umbau könnte langfristig zu einer geteilten 
Entscheidungsmacht führen.

1.3	Dekolonisierung als 
Praxis: Der Prozess zur 
Autor*innenschaft – Versu-
che, tradierte Logiken und 
Dominanzen aufzubrechen 

Vor dem Hintergrund der bisher erläuterten Komplexi-
tät der Dekolonisierung beginnt unser Gutachten  mit 
einem einfachen und unbequemen Entschluss: De-
kolonisierung ist Praxis. Wissensproduktion besteht 
nicht nur aus Theoriebildung – Wissensproduktion 
heißt, eine aktive Haltung einzunehmen und eine 
unaufhörliche Selbstreflexion anzustreben, welche 
gesellschaftliche Machtverhältnisse nicht nur be-
nennt, sondern diesen entgegenwirkt und gerechtere 
Alternativen bietet: „Decolonization is not a metaphor.“ 
(Tuck & Yang 2012, S. 3) Dieser Satz verpflichtet: 
Dekolonisierung darf kein leeres Schlagwort bleiben. 
Wir bemühen uns, diese Reflexion in jedem Schritt 
unseres Arbeitens zu verweben: Als gelebte Praxis.

1.4	Autor*innenliste und 
Zitiervorschlag – Wer 
steht wo und warum?

In diesem dekolonialen Gutachten wird die Autor*in-
nenliste selbst zur Bühne, auf der Machtverhältnisse 
sichtbar und zugleich verhandelt werden müssen. 
Klassische Kriterien wie Rang, Reputation, Erst- und 
Letztautor*innenschaft reproduzieren Hierarchien, 
die wir hier irritieren und verschieben wollen. Des-
halb fragen wir danach:

•	�Wie lassen sich akademische Tradierungen aufbrechen?

•	Wessen Wissen, Expertisen und Erfahrungen 
zählen und wann?

•	Wer hat Zugang zu institutionellen Ressourcen 
und wer bleibt außen vor?

•	Wie weit lassen sich Logiken verschieben – und 
wo verharren sie?

1. Einführung – Koloniale Kontinuitäten erkennen und bearbeiten 9



Alphabetische Ordnung

�Alphabetical 
ordering resists 
hierarchies by 
refusing to assign 
value based on 
perceived merit.“

– �LINDA TUHIWAI SMITH 

(DECOLONIZING 

METHODOLOGIES 1999)

Alphabetische Ordnung scheint Hierarchien aufzuhe-
ben – jede Position erscheint gleichwertig. Doch die-
ser Eindruck trügt: Auch sie ist geprägt von patriar-
chalen und kolonialen Wissensordnungen. Sichtbar 
wird eine Spannung zwischen formaler Gleichheit 
und historischer Ungleichheit, deren Kontinuitäten 
bis in die Gegenwart reichen.

Kollektive Nennung

Wir erproben das Format Decolonize Berlin – 
Autorinnenkollektiv*, gefolgt von der vollständigen 
Nennung aller Mitwirkenden: Sichtbarkeit als Wir.

Doch dieses Wir hat auch Schattenseiten. Es kann 
Unsichtbarkeit reproduzieren – insbesondere für 
mehrfach marginalisierte Autor*innen. Das Label des 
Kollektivs glättet epistemische Spannungen, ver-
schleiert Hierarchien und Unterschiede in Ressourcen 
und Zugängen. So entsteht eine vermeintliche Gleich-
heit, die unterschiedliche Positionierungen einebnet.

Sichtbarkeit(en) neu denken

Wir suchten – vergeblich – nach einer ethisch gerech-
teren Form, die (epistemische) Differenz/ Spannung 
(aus)hält: Ein Wir, das breit genug ist für die genuine 
Repräsentation unterschiedlicher Positionierungen, 
für anwesende, individuelle wie auch kollektive Kämp-
fe und deren Kontinuitäten, nachhaltige Anerkennung 
und umfassendere Sichtbarkeit verdienen.

Wir standen weiterhin vor einem Dilemma und 
fragten danach:

•	Wie viel Raum geben wir kollektiver und/ oder 
individueller Sichtbarkeit? 

•	Ist die Sichtbarkeit über individuelle Namen nicht 
auch die kollektive Sichtbarkeit für mehrfach margi-
nalisierte Positionen? 

•	Welche Versionen einer Autor*innenliste verhandeln 
wir (noch) nicht, weil wir sie nicht imaginieren können?

Mündung unserer Reflexionen

In unserem offenen, unvollständigen Reflexions-
prozess spiegelt sich auch die Entscheidung über 
Autor*innenschaft: Sie ist kein Endpunkt, sondern 
eine Bemühung, eine Offenlegung: Wir ordnen hier 
und heute entlang intersektionaler Positionierungen. 
In diesem Gutachten rahmen uns mehrfach margina-
lisierte Stimmen in Wissensproduktion und Praxis. 
So legen wir offen, auf welchem Fundament das vor-
liegende Gutachten ruht und welchen Kollektiven wir 
diese Fundamente verdanken. Zugleich wissen wir: 
Bewusste Listungen verschieben Zentimeter, nicht 
die Grundfesten akademischer Anerkennung und 
Sichtbarkeiten. Doch jeder Schritt im Schreiben und 
Reflektieren ist ein kleiner Akt der Dekolonisierung 
(vgl. Tuck & Yang 2012). 	

10



	Schwerpunkte 
des Gutachtens



�Today global 
coloniality operates 
as an invisible 
power matrix 
that is shaping 
and sustaining 
asymmetrical power 
relations between 
the Global North 
and the Global 
South.“

– �SABELO J.  NDLOVU-GATSHENI 

(GLOBAL COLONIALITY 2014)

Das Gutachten gliedert sich in folgende fünf inhalt-
liche Schwerpunkte:

•	Schwerpunkt 1: Koloniale Wissensproduktion zu 
Gesundheit und Gesundheitsversorgung

•	Schwerpunkt 2: Institutionalisierungen von 
Wissen: Koloniale Kontinuitäten in Konzepten, Leit-
linien und parallelen Versorgungsstrukturen

•	Schwerpunkt 3: Berliner Institutionen als koloniale 
Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten

•	Schwerpunkt 4: Rassismus in der Gesundheits-
versorgung und Recht auf Gesundheit

•	Schwerpunkt 5: Dekolonisierungspraxis: 
Community-geführte Gesundheitsarbeit – ‚Gesund-
heit als Menschenrecht‘ in die Praxis übersetzen

Die verschiedenen inhaltlichen Schwerpunkte bauen 
aufeinander auf. Es ist jedoch möglich, die einzelnen 
Schwerpunkte unabhängig voneinander zu lesen und 
entsprechend den eigenen Interessen zwischen den 
Abschnitten zu springen. Apricot markierte Begriffe 
werden im Glossar definiert. In den grünen Boxen 
wird auf dekoloniale Good-Practice-Beispiele aus 

Forschung und Praxis verwiesen. In den apricot-
farbenen Boxen finden sich historische Exkurse zu 
ausgewählten kolonialen Praktiken. Jeder Schwer-
punkt endet mit einer zusammenfassenden lila Box 
mit den wichtigsten Kernaussagen. 

Alle Inhalte des Gutachtens bauen auf unserem aktuel-
len Wissensstand auf und sind das Produkt unserer ge-
meinsamen kollaborativen Sammlungen und kritischen 
Analysen. Sie beruhen auf der Vorarbeit vieler Vorden-
ker*innen und auf dem Wissen verschiedener Commu-
nities, deren anhaltender Widerstand und Aktivismus 
die Grundlage der in diesem Gutachten präsentierten 
Erkenntnisse bilden. Dieses Gutachten versteht sich 
notwendigerweise als Zwischenstand – als ein living 
document, an dem auch nach der Veröffentlichung 
weitergearbeitet werden muss. Dekolonisierung ist ein 
fortlaufender Prozess und dementsprechend ein work 
in progress, bei dem jeder Schritt die Grundlage für den 
nächsten bildet. Das Gutachten knüpft an bereits ge-
leistete Arbeit an, soll dazu anregen, den begonnenen 
Weg weiterzugehen, und soll Menschen dazu einladen, 
sich mit uns auf den Weg zur Dekolonisierung der Berli-
ner Medizin und Gesundheitsversorgung zu machen.

2.1	Koloniale Wissenspro-
duktion zu Gesundheit und 
Gesundheitsversorgung

Kolonialismus ist nicht nur ein politisch-ökonomi-
sches, sondern auch ein epistemisches Projekt 
(vgl. Grosse 2000; Meekosha 2011; Afeworki Abay 
et al. 2025). Er etablierte Wissensordnungen, in 
denen Westeuropa als zentraler Referenzpunkt der 
Welt und als vermeintlich universelles Zentrum von 
Vernunft, Zivilisation und Wissenschaft erschien, 
während Wissen und Erfahrungen von Menschen 
im Globalen Süden als ,rückständig‘, ‚irrational‘ oder 
‚nicht-wissenswert‘ abgewertet wurden (vgl. Smith 
1999; Quijano 2000; Ndlovu-Gatsheni 2014; Rodrígu-
ez & Gabi 2023). Diese Hierarchisierung von Men-
schen und Wissen legitimierte koloniale Herrschaft 
und wirkt bis heute in (rassifizierten) Ungleichheiten 
von Gesundheit, Bildung und Wissenschaft fort (vgl. 
Heaton 2013; Thavarasa 2025; Abay & Mthombeni 

12



2025). Koloniale Strukturen und damit verbundene 
gesundheitliche Ungleichheiten entstehen also nicht 
in einem luftleeren Raum, sondern sie sind Ausdruck 
tief verwurzelter, rassifizierter und kolonialer Macht- 
und Herrschaftsverhältnisse (vgl. Krieger 2020). He-
gemoniale Paradigmen in Public Health sind selbst 
Produkte von neokolonialer Wissensproduktion, 
häufig verdeckt durch den universellen Anspruch 
wissenschaftlicher Neutralität westlicher Epistemo-
logien (vgl. Zuberi & Bonilla-Silva 2008). 

So zeigen von Unger et al. (2019), wie Kategorien 
über ‚Ethnien‘, mit denen gesundheitswissenschaft-
liches Wissen in postkolonialen Zeiten generiert wird, 
Othering-Effekte hervorbringen, indem Migrant*innen 
als (potenzielle) Krankheitsträger*innen dargestellt 
werden. Durch oft subtile Prozesse der Rassifizierung 
werden Migrant*innen als Zielgruppe für verhaltensbe-
zogene Präventionsmaßnahmen konstruiert. Dadurch 
geraten jedoch die strukturellen Bedingungen aus 
dem Blick, die ihre Gesundheitsrisiken eigentlich ver-
ursachen (vgl. Bolokan 2023; Abdel-Fatah & Gangaro-
va 2025). Kategorien wie ‚Ethnie‘, ‚Kultur‘ oder ‚Migra-
tion‘, die in medizinischen Leitlinien und Programmen 
der öffentlichen Gesundheit verwendet werden, sind 
somit keine bloßen Beschreibungen. Sie individualisie-
ren Risiken und verschleiern diskriminierende Struktu-
ren – etwa, wenn schlechtere Gesundheitsoutcomes 
nicht als Folge struktureller Diskriminierung, sondern 
als ‚kulturelle Defizite‘ oder Folge individueller Verhal-
tensmängel gedeutet werden (vgl. Velho 2010; Aikins 
et al. 2024; Abdel-Fatah & Gangarova 2025). Aus 
einer dekolonialen und antirassistischen Perspektive 
wird deutlich, dass Gesundheitsforschung nicht nur 
bestehende Herrschaftsverhältnisse abbildet, sondern 
diese auch (re)produzieren kann.

Es lässt sich festhalten, dass Rassismus als soziale 
Praxis koloniale Macht in biologische, kulturelle oder 
soziale Kategorien übersetzt, die als objektiv erschei-
nen sollen, tatsächlich aber Differenzen naturalisieren 
und Ungleichheiten stabilisieren (vgl. Hall 2000; Collins 
et al. 2021; Krieger 2021). Vor diesem Hintergrund 
muss die institutionelle Verankerung der heutigen 
Gesundheitswissenschaften auch in ihren Bezügen zu 
kolonialen ‚Laborbedingungen‘, biologischem Rassis-
mus, ‚Rassenhygiene‘ und Eugenik betrachtet werden.  

2.1 Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung 13



Historischer Exkurs: 
Robert Koch und das 
‚koloniale Labor‘ 

In den letzten Jahren wurden die Verstrickungen 
Berliner Forschungseinrichtungen in kolonial-medi-
zinische Projekte zunehmend untersucht (vgl. Eckart 
1997; Eckart 2002; Bauche 2015, 2017; Zimmerer 
2023). Wie Sarah Ehlers in ihrem Buch „Europa 
und die Schlafkrankheit“ (2019) kritisch diskutiert, 
bildeten sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts Netz-
werke, in denen kolonial-medizinische Forschung und 
Ausbildung vorangetrieben wurden – insbesondere an 
der Kaiser-Wilhelms-Akademie für das militärärztliche 
Bildungswesen (KWA), der Friedrich-Wilhelms-Univer-
sität (heute: Humboldt-Universität zu Berlin) und dem 
Preußischen Institut für Infektionskrankheiten (heute: 
Robert Koch-Institut).

Kolonialisierte Gebiete und Bevölkerungen wurden 
dabei für Forschungen genutzt, die gegenwärtige 
forschungsethische Standards missachteten – 
Standards, die somit scheinbar nur innerhalb des 
Deutschen Reichs (1871–1945) galten. Deutlich wird 
dies am Beispiel Robert Kochs (1843–1910). Seine 
Bedeutung für Mikrobiologie und Immunologie ist in 
Berlin präsent (Robert-Koch-Platz; Namensgebung 
des Robert Koch-Institut (RKI); Robert-Koch-Preis an 
der Charité; vgl. Charité 2019). Zugleich hat das RKI 
eine institutionelle Auseinandersetzung mit Kochs 
Involvierung in unethische Forschung in kolonialen 
Kontexten begonnen (vgl. RKI 2024).

Im Auftrag deutscher und preußischer Regierungsin-
stitutionen leitete Koch eine Expedition, die in ost-
afrikanischen Kolonialgebieten Therapien gegen die 
Schlafkrankheit erforschen sollte (vgl. Eckart 2002). 
Auf den britisch-ostafrikanischen Sese-Inseln (heute: 
Uganda-Gebiet) testete er toxische Arsenpräparate 
an der kolonisierten Bevölkerung und nahm irrever-
sible Erblindung sowie starke Schmerzen in Kauf 
(vgl. Bauche 2017, 2021). Anders als in Deutschland 

üblich, gab er die Präparate nicht „in vorsichtig all-
mählich ansteigenden Dosen“ (Eckart 1997, zitiert in 
Barz 2025, S. 84), sondern setzte direkt hohe Dosen 
ein. Auf seine Empfehlung wurden zudem sogenannte 
"Konzentrationslager" (Eckart 2002, S. 74) eingerich-
tet, in denen Erkrankte von der übrigen Bevölkerung 
abgesondert wurden; neben katastrophalen Ernäh-
rungs- und Hygienebedingungen erfolgten weitere 
schmerzhafte Therapieversuche.

Historikerin Manuela Bauche zeigt, wie sich rassis-
tisch-eugenische Wissensformationen institutionell 
verankerten und erinnerungspolitisch bis in die 
Gegenwart nachwirken. Ihre Analyse des Kaiser-Wil-
helm-Instituts für Anthropologie, menschliche Erb-
lehre und Eugenik (1927–1945) macht die Sehnsucht 
nach „genetischer Eindeutigkeit“ (vgl. Bauche 2021, 
o.S) als epistemische Leitfigur sichtbar und damit die 
Schnittstellen von Anthropologie, medizinischer Euge-
nik und staatlicher Gesundheitsordnung (vgl. Bauche 
2017, 2021). Mit dem Erinnerungsort ‚Ihnestraße‘ 
rückt sie die städtische Topografie des Wissens und 
ihre politischen Implikationen in den Fokus. Für Public 
Health eröffnet dies eine kritische Genealogie der in 
epidemiologischen verwendeten Kategorien, Quali-
tätsstandards und Geltungsansprüche.

Zum Weiterlesen (Empfehlungen):

•	RKI (Institutionen/Geschichte): https://www.rki.
de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizi-
nisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html

•	Gutachten zu Human Remains in Berlin (ECCHR/ 
Decolonize Berlin e.V.): https://decolonize-berlin.de/
de/wewantthemback

•	Bauche im Dlf (Erinnerungsort Ihnestraße): 
https://www.deutschlandfunk.de/manuela-bauche-
zum-neuen-erinnerungsort-ihnestrasse-in-berlin-dlf-
340a644e-100.html

14

https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://decolonize-berlin.de/de/wewantthemback
https://decolonize-berlin.de/de/wewantthemback
https://www.deutschlandfunk.de/manuela-bauche-zum-neuen-erinnerungsort-ihnestrasse-in-berlin-dlf-340a644e-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/manuela-bauche-zum-neuen-erinnerungsort-ihnestrasse-in-berlin-dlf-340a644e-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/manuela-bauche-zum-neuen-erinnerungsort-ihnestrasse-in-berlin-dlf-340a644e-100.html


Unser Gutachten verschränkt Public Health, Versor-
gungsforschung und Medizin, um koloniale Kontinuitä-
ten sichtbar und transformierbar zu machen: Auf Bevöl-
kerungsebene adressieren wir soziale und strukturelle 
Determinanten von Gesundheit (wie strukturellen 
Rassismus als koloniale Kontinuität); in der Gesund-
heitsversorgung analysieren wir Zugänge, Qualität der 
Versorgung, Inanspruchnahme und Gesundheitsoutco-
mes; in der klinischen Praxis prüfen wir koloniale Logi-
ken in Leitlinien, Ausbildung und Qualitätsstandards.

Ziel dieser Perspektive – und der Beispiele/ Ansätze 
zur Dekolonisierung – ist Gesundheitsgerechtigkeit: 
Gerechter Zugang, gerechte Versorgungsqualität 
und gerechte gesundheitliche Chancen. Die kolo-
niale Matrix der Wissensproduktion prägt damit den 
Gesundheitssektor insgesamt: Sie bestimmt, wer als 
Wissensproduzent*in gilt, welche Fragestellungen 
priorisiert werden, wessen Erfahrungen anerkannt 
werden und wessen Körper in Forschung und Praxis 
sichtbar bleiben. Für eine kritische gesundheitswis-
senschaftliche Perspektive bedeutet das, Wissens-
produktion nicht nur als technischen, sondern als 
sozial-politischen Prozess zu begreifen (vgl. Smith 
1999; Collins et al. 2021). Dekoloniale Ansätze 
fordern deshalb, Wissen so zu produzieren, dass 
es Ungerechtigkeiten nicht fortschreibt, sondern 
Strukturen transformiert und Handlungsspielräume 
für marginalisierte Communities eröffnet (vgl. Smith 
1999; Mignolo & Walsh 2018; Mignolo 2019; Abay & 
Mthombeni 2025; Abdel-Fatah & Gangarova 2025). 

�There’s really no 
such thing as the 
'voiceless'. There are 
only the deliberately 
silenced, or the 
preferably unheard“

– �ARUNDHATI  ROY (PEACE 

AND THE NEW CORPORATE 

LIBERATION THEOLOGY 2004) 

2.1.1 Epistemische Gewalt und 
dekoloniale Methodologien in der 
Gesundheits- und Versorgungsfor-
schung

Post/dekoloniale, rassismuskritische und intersek-
tionale Ansätze zeigen, dass epistemische Gewalt 
dort wirkt, wo Wissensproduktion als neutral er-
scheint, tatsächlich aber koloniale Kontinuitäten 
fortschreibt und gesundheitliche Ungleichheiten ver-
deckt, statt strukturelle Determinanten wie institutio-
nellen Rassismus, ungleiche Ressourcenverteilung 
und Marginalisierung in den Blick zu nehmen (vgl. 
Crenshaw 1989; Afeworki Abay 2023; Gangarova 
2024a). Wir verstehen epistemische Gewalt als 
die Weigerung dominanter Wissensinstitutionen, 
marginalisierte Individuen oder soziale Gruppen als 
Wissende anzuerkennen, also als Subjekte, die aktiv 
Wissen produzieren, teilen, kritisieren und weiter-
entwickeln (vgl. Spivak 1988; Castro Varela 2013; 
Brunner 2016). 

Epistemische Gewalt operiert über koloniale Kon-
zepte, Messungen, Theorien, Methodologien und 
Diskurse, die bestimmte Erfahrungen systematisch 
unsichtbar machen oder delegitimieren (vgl. Castro 
Varela 2013; Brunner 2016; Smith 2021). So wird die 
Verunmöglichung von Selbstartikulation (Silencing) 
in Form von (neo)kolonialen Wissensordnungen 
fortgeschrieben, Differenzen naturalisiert und be-
stehende Machtverhältnisse legitimiert (vgl. Trouillot 
1995; Abay & Mthombeni 2025). Für Public Health 
heißt das konkret: Was wird benannt (Probleme) und 
was wird nicht benannt (ausgrenzende Strukturen, 
Agency)? Welche Daten werden mit welchen Kate-
gorien erhoben? Wer besitzt diese Daten? Wes-
sen Wissen prägt gesundheitsrelevante Gesetze, 
Arbeitskonzepte, Leitlinien, Qualitätsindikatoren und 
Gesundheitsprogramme? 

Der postkoloniale Philosoph und Psychiater Frantz 
Fanon (1963) beschrieb bereits vor sechzig Jahren 
eindrücklich, wie koloniale Macht sich in Körpern 
und Diskursen einschreibt. Diese wirkt heute in 
strukturellen Mechanismen fort, wenn bspw. rassifi-
zierte Gruppen defizitorientiert kategorisiert werden 

2.1 Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung 15



oder durch gesellschaftliche Ausschlussmechanis-
men und fehlende Repräsentation- und Artikula-
tionsmöglichkeiten unsichtbar gemacht werden 
(vgl. Heaton 2013; Tamale 2020; Abay & Mthombeni 
2025). Nancy Kriegers ökosoziale Theorie (2021) 
unterstreicht, dass Gesundheit und Krankheit zen-
traler Ausdruck historisch gewachsener Machtver-
hältnisse sind – nicht Eigenschaften und Merkmale 
bestimmter ‚ethnischer‘ Gruppen (vgl. Fanon 1985). 
Im deutschen Kontext verstärkt Race-Evasiveness 
(das bewusste Meiden von Race, Rassifizierung und 
Rassismus) diese Prozesse und stabilisiert kolonial-
rassistische Normalität (Attia 2014). Zudem erzeugt 
Race-Evasiveness Datenlücken und verschiebt 
Rassismus ins ‚Anderswo‘, etwa in die USA oder aus-
schließlich in die NS-Vergangenheit (vgl. Bojadzijev 
et al. 2017; Aikins et al. 2024). Damit rückt im Feld 
der Gesundheitsforschung die Frage in den Vorder-
grund, welches Wissen hegemonial produziert und 
welches marginalisiert wird. 

Schwarze, kritische und intersektionale Theorien 
(vgl. Crenshaw 1989; Collins et al. 2021) sowie 
post/dekoloniale Ansätze (vgl. Smith 1999; Castro 
Varela 2013; Grosfoguel 2016; Mignolo & Walsh 
2018; Mignolo 2019) zeigen, dass Wissensproduk-
tion von kolonialen Kontinuitäten geprägt ist und 
marginalisierte Gruppen aus dem Bereich dessen 
ausgeschlossen werden, was als ‚relevantes Wissen‘ 
gilt. Besonders mehrfach marginalisierte Gruppen 
werden in (neo)kolonialen Wissensordnungen zum 
Schweigen gebracht (vgl. Spivak 1988; Collins et al. 
2021; Abay, Ihring, & Garba 2025). Zudem wird aus 
post/dekolonialen und intersektionalen Perspektiven 
deutlich, dass die bloße Integration marginalisierter 
Wissensformen in bestehende wissenschaftliche 
Paradigmen zur Bearbeitung epistemischer Unge-
rechtigkeit unzureichend bleibt. 

Die postkoloniale Theoretikerin Gayatri Spivak (1988) 
warnte davor, dass selbst kritische Intellektuelle, die 
stellvertretend für marginalisierte Gruppen sprechen, 
Gefahr laufen, ihre Selbstrepräsentation und sozialen 
Kämpfe zu vereinnahmen. In dekolonialen Theorien 
und Methodologien werden solche Prozesse als 
epistemischer Extraktivismus (vgl. Grosfoguel 2016) 
beschrieben: Wissen marginalisierter Communities 

wird zwar genutzt, zugleich jedoch entwertet und in 
hegemoniale Ordnungen angepasst – ohne den Wert, 
die Rechte oder die epistemische Autorität seiner 
Urheber*innen anzuerkennen (vgl. Afeworki Abay et 
al. 2025). Es geht damit nicht nur um einen episte-
mischen Ausschluss, sondern um die Ausbeutung 
epistemischer Ressourcen, also von Wissen, Konzep-
ten und Theorien marginalisierter Gruppen. Solange 
diese Dynamiken bestehen, bleibt die bloße Einbezie-
hung marginalisierten Wissens eine Form der Verein-
nahmung, die koloniale Hierarchien aufrechterhält, 
statt sie zu überwinden.

2.1.2 Partizipative Forschung im 
Spannungsfeld von Macht und 
Dekolonialität

In den Sozial- und Gesundheitswissenschaften um-
fasst partizipative Forschung vielfältige Ansätze –  
u. a. Participatory Action Research (PAR), Aktions- 
und Praxisforschung, Community-basierte For-
schung (CBR) und Community-basierte partizipative 
Forschung (CBPR). Gemeinsames Ziel partizipativer 
Forschung ist es, marginalisierte Gruppen in alle 
Phasen des Forschungsprozesses einzubeziehen, 
eine dialogische Wissensproduktion zu ermöglichen 
und somit gesellschaftliche Veränderungen in den 
Gang zu setzen (vgl. von Unger 2014; Afeworki Abay 
2023). So sollen Fragen nach sozialer Gerechtigkeit 
aufgegriffen, gesellschaftliche und institutionelle 
Machtverhältnisse sichtbar gemacht und praxisnahe 
Lösungen gemeinsam mit den Communities ent-
wickelt werden. Ein Anspruch, der jedoch unter den 
Bedingungen fortbestehender hegemonialer Struktu-
ren nur begrenzt eingelöst werden kann.

CBPR und PAR sind als Reaktion auf epistemische 
Ungerechtigkeiten und schädliche Forschungspra-
xen entstanden und wurzeln in den Wissens- und 
Widerstandstraditionen unterdrückter Communities 
weltweit – von Paulo Freires (1982) emanzipatori-
scher Pädagogik über Bewegungen des Globalen Sü-
dens zur Wissensdemokratie (vgl. Hall et al. 2020) 
bis zu Anti-Apartheid- und Bürgerrechtsbewegungen 
(vgl. Wallerstein & Duran 2018). Sie radikalisieren 

16



die Frage: „Who is an expert, what counts as know-
ledge and, therefore, by whom research questions 
and designs should be crafted“ (Fine & Torre 2019, 
S. 435). Hierbei werden Communities als aktive For-
schungspartner*innen mit eigenem Erfahrungs- und 
Handlungswissen anerkannt und in alle Phasen der 
Forschung eingebunden (vgl. Israel et al. 2018; Afe-
worki Abay 2023; Gangarova 2025c). Dadurch öffnen 
CBPR/PAR Räume für bestimmte Gruppen, die sonst 
von einer aktiven Partizipation im Forschungspro-
zess häufig ausgeschlossen sind, etwa behinderte, 
rassifizierte, migrantisierte, geflüchtete oder ob-
dachlose Menschen (vgl. de Boer 2021; Afeworki 
Abay 2023). Prinzipien wie gemeinsames Lernen, 
Capacity Building und der Abbau von Machtasym-
metrien zwischen Forschenden und Beforschten 
sind zentral (vgl. Cornwall & Jewkes 1995; Minkler et 
al. 2012; Gaventa & Cornwall 2015). Dabei sind vor 
allem die folgenden Fragen von zentraler Bedeutung: 
Was macht Community-Wissen aus, wie und unter 
welchen Rahmenbedingungen wird es erhoben, wie 
wird dieses kollektive Wissen öffentlich und wirksam 
gemacht und was bleibt weiterhin unsichtbar? In die-
sem Zusammenhang betonen Minkler et al. (2012) 
die Wichtigkeit von Cultural Humility. Alle Beteiligten 
reflektieren ihre gesellschaftlichen Positionierungen 
und verhandeln Machtasymmetrien (vgl. Tervalon & 
Murray-Garcia 1998). 

Cultural Humility fungiert im Kontext von CBPR und 
PAR als Haltung und Methodologie: Forschung 
braucht geschützte Reflexionsräume und das 
Verständnis von Selbstreflexion als fortlaufenden 
Prozess des Lernens und Verlernens von gesell-
schaftlichen Machtverhältnissen (vgl. Tervalon & 
Murray-García 1998; Afeworki Abay & von Unger 
2024). Entscheidender als das Ergebnis ist der For-
schungsprozess selbst, denn er ist „expected to be 
respectful, to enable people, to heal and to educate“ 
(Smith 2021, S. 149).

Ebenfalls ist die Praxis der Wissensdemokratie 
zentraler Bestandteil von CBPR und PAR (vgl. Hall 
et al. 2020). CBPR und PAR suchen explizit nach 
weniger eurozentrischen Formen des Wissens und 
ermöglichen eine multiperspektivische Wissens-
produktion, indem das Wissen der Communities in 

den jeweiligen Forschungsprozess einbezogen und 
vielfältige Ausdrucksformen von Wissen (schriftlich, 
visuell, mündlich, handelnd) anerkannt werden (vgl. 
Gangarova 2024a). Wie auch die dekolonialen Theo-
rien, lehnen CBPR und PAR universalistische For-
schungsprinzipien wie Neutralität und Wertfreiheit 
ab und gehen stattdessen davon aus, dass Wissen 
historisch und sozial konstruiert ist (vgl. McTaggart 
et al. 2017; Afeworki Abay 2023).

Das Dekolonisierungspotenzial von CBPR und PAR 
wird jedoch durch rassismusbedingte Ungleichhei-
ten in Forschungs- und Fördereinrichtungen begrenzt 
(vgl. Muhammad et al. 2015; Afeworki Abay & von 
Unger 2024; Gangarova 2024b). Kritisch Forschende 
rufen zunehmend dazu auf, die fragilen Machtver-
hältnisse in der Forschungspraxis in den Blick zu 
nehmen und die Gefahr von einer sich ausbreitenden 
neoliberalen Aneignung partizipativer Methoden zu 
erkennen, diese zu reflektieren und ihr entgegen-
zuwirken (vgl. Cooke & Kothari 2001). Eine ethisch 
verantwortungsvolle Anwendung partizipativer An-
sätze beruht notwendigerweise auf einer kritischen 
Reflexion von gesellschaftlichen Machtverhältnissen 
und Privilegien innerhalb von Forschungsgruppen 
(vgl. Muhammad et al. 2015). Allein die Tatsache, 
Vertreter*innen marginalisierter Communities an 
den Tisch zu holen, bedeutet nicht automatisch eine 
Veränderung ungerechter Machtverhältnisse, noch 
trifft sie den Kern dessen, was es wirklich bedeutet, 
Entscheidungsprozesse gemeinsam mit Communi-
ties zu verändern (vgl. Gangarova 2025c).

Eine Option, die diese Verschiebung explizit an-
strebt, ist Community-owned bzw. -driven Research. 
Dieser Forschungsansatz knüpft an CBPR und 
PAR an, wird jedoch stärker von indigenen und 
anti-kolonialen Methodologien sowie eigenen 
ethischen Prinzipien – wie etwa Ubuntu oder Buen 
Vivir – geleitet (vgl. Chilisa 2012; Smith 2021; Abay, 
Ihring & Garba 2025).  Er wird von Communities 
initiiert und geleitet – in vielen Fällen begleitet von 
Forschenden aus derselben Community, die als 
methodische Partner*innen agieren. Er zielt auf 
selbstbestimmte Wissensproduktion und sichert 
Datenhoheit und Souveränität über Forschungs-
ergebnisse. Community-owned Research versteht 

2.1 Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung 17



und praktiziert das Konzept von Dekolonisierung 
auf eine Weise, die über den scheinbar universellen 
Rahmen von sozialer Gerechtigkeit hinausgeht. Auf 
diese Weise wird eine Loslösung von einem moder-
nen ‚Befreiungshorizont‘ ermöglicht und die sozial-
wissenschaftliche wie auch die politische Vorstel-
lungskraft entsprechend transformiert.

CBPR und PAR ermöglichen Kooperationen zwischen 
Forschungseinrichtungen und historisch marginali-
sierten Communities sowie eine dialogische Co-Pro-
duktion von Wissen. Kritisch umgesetzt, bergen sie 
das Potenzial, epistemischen Ungerechtigkeiten 
entgegenzuwirken und hegemoniale Wissensproduk-
tion zu dekolonisieren. Community-owned/ driven 
Research hingegen zielt auf selbstbestimmte, kollek-
tive und transformative Wissensproduktion, sowie 
auf Datengerechtigkeit. Es minimiert das Risiko, 
dass Daten gegen Communities instrumentalisiert 
werden, und trägt so aktiv zu epistemischer und 
sozialer Gerechtigkeit bei.

Communities-geleitete Forschung liefert maßgeb-
liche Evidenz gegen epistemische Verzerrungen 
und konkrete Hebel für Veränderung. Um Wissens-
produktion und Versorgungspraxis dekolonial 
auszurichten, sollten 1) Community-Leadership, 

Co-Governance und Datenverträge verbindlich 
verankert werden, 2) Ergebnisse systematisch in 
Leitlinien, Curricula und Fortbildungen übersetzt 
werden, und 3) Wirkung nicht nur über Outputs, 
sondern über Rechte, Diskriminierungsabbau und 
institutionellen Wandel evaluiert werden. So wird 
Communities-geführte Forschung zur zukunfts-
weisenden Praxis für epistemische Gerechtigkeit. 
Projekte wie RomaniPhen, Afrozensus und AdiCoBe 
erfassen Perspektiven und Bedarfe marginalisier-
ter Communities und machen Hürden sichtbar, die 
amtliche Routinen oft übersehen (z. B. strukturelle 
Gewalt, institutionelle Barrieren). Ihre Befunde 
bieten robuste Evidenz gegen epistemische Ver-
zerrungen und sollten systematisch in Forschung, 
Leitlinien und Fortbildungen einfließen.4

4	 �Der Afrozensus identifiziert für den Gesundheitsbe-

reich folgende Handlungsbedarfe: Rassismus anerken-

nen und aktiv angehen (institutionelle Auseinander-

setzung und Aufbau rassismuskritischer Expertisen), 

rassismuskritische Kompetenzen priorisieren (z.B. 

bei der Vergabe von Kassensitzen), Ausbildung von 

Schwarzen, afrikanischen und afro-diasporischen 

Menschen gezielt fördern, sowie Behandlungskonzepte 

evaluieren und an Erkenntnissen der Black Studies 

ausrichten, um eine angemessene, rassismuskritische 

Versorgung sicherzustellen.

18



•	Warum relevant für Gesundheit: Der Bericht ent-
hält ein Kapitel zu ‚historischer Aufarbeitung und 
Gesundheit‘. Das Projekt versteht Empowerment als 
eine Voraussetzung für Zugänge zu Versorgung. Der 
Ansatz lässt sich direkt auf reproduktive Gerechtig-
keit und traumasensible Praxis übertragen (Arbeit 
von Isidora Randjelovic). 

•	Outputs/ Impacts: Co-Leitung durch Communi-
ties-Forscher*innen; Entwicklung eines Katalogs 
politischer Forderungen (von Erfahrungswissen 
zu institutionellen Veränderungen); Vernetzung 
und Angebote in den Communities; Reflexion des 
Forschungsprozess

Good-Practice-Beispiele: 
Partizipative Praxisfor-
schung – RomaniPhen – 
‚Studie zum Empowerment 
für Sinti*zze und Rom*nja‘ 

•	Was? Community-geleitete Empowerment-Studie 
(2019–2020) im Auftrag der Unabhängigen Kommis-
sion Antiziganismus; Forschungsbericht der Hoch-
schule Mittweida. https://www.romnja-power.de/
wp-content/uploads/2025/05/Studie-Empowerment-
barz-kaya-horvath.pdf

•	Wie? Subjektorientierte, partizipative und partei-
ische Forschung mit expliziten ethischen Leitlinien 
und Positionierung des Teams. Das Projekt analy-
siert Ressourcen, Hindernisse (strukturellen Rassis-
mus) und Empowerment-Strategien. 

•	Wie? Community-basiertes (Leadership und 
Ownership) Design mit quantitativer Online-Befra-
gung plus qualitative Interviews/Fokusgruppen (u. a. 
Gesundheit & Bildung). https://afrozensus.de/

•	Warum relevant für Gesundheit: Hohe Diskrimi-
nierungsraten im Bereich Gesundheit & Pflege

•	Outputs/ Impacts: Öffentliche Berichte, Grafiken, 
konkrete Maßnahmenempfehlungen (z. B. Beratungs-
stellen, Empowerment-Infrastruktur, Black Studies).

Good-Practice-Beispiele: 
Communities-owned Each 
One Teach One EOTO e.V.– 
Afrozensus 

•	Was? Erste umfassende Studie zu Lebensreali-
täten, Diskriminierung & Perspektiven Schwarzer, 
afrikanischer, afro-diasporischer Menschen in 
Deutschland; ~ 6.000 Teilnehmende; Report, Facts-
heets, Datenportal. https://afrozensus.de/

2.1 Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung 19

https://www.romnja-power.de/wp-content/uploads/2025/05/Studie-Empowermentbarz-kaya-horvath.pdf
https://www.romnja-power.de/wp-content/uploads/2025/05/Studie-Empowermentbarz-kaya-horvath.pdf
https://www.romnja-power.de/wp-content/uploads/2025/05/Studie-Empowermentbarz-kaya-horvath.pdf
https://afrozensus.de/
https://afrozensus.de/


•	Wie? Im Rahmen einer Workshopreihe mit Erfah-
rungsexpert*innen, Angehörigen und Beschäftigten 
im Kontext von Behinderung wurde Raum für Aus-
tausch geschaffen, Wissen zusammengetragen und 
Handlungsanregungen gemeinsam entwickelt. 

•	Warum relevant für Gesundheit: Viele Unterstüt-
zungsangebote im Kontext von Behinderung adres-
sieren vorrangig Personen mit familiären Bezügen 
nach Osteuropa, in arabischsprachige Länder oder in 
die Türkei. Diese Angebote scheinen von Schwarzen 
Menschen kaum wahrgenommen zu werden. Die in-
tersektionalen Ungleichheiten und Diskriminierungen 
entlang von Rassismus und Ableismus sind auch 
in diesen Organisationen nicht explizit Gegenstand, 
noch weniger, wenn es konkret um anti-Schwarzen 
Rassismus geht.

•	Outputs/ Impacts: Barrieren bei Zugang und 
Nutzung der bestehenden Hilfe- und Unterstützungs-
einrichtungen und Versorgungsangebote identifizie-
ren sowie Empfehlungen für Handlungsmaßnahmen 
ableiten, die die Teilhabe, Selbstbestimmung und 
Empowerment dieser Personengruppe fördern.

Good-Practice-Beispiele:  
AdiCoBe: Afro-diaspori-
sche Communities und 
Behinderung: Black dis/
abled Power 

•	Was? Das erste Projekt von und für Schwarze 
und afro-diasporische Menschen mit Behinderun-
gen in Deutschland mit dem Ziel, das Bewusstsein 
über die intersektionalen Lebenssituationen von 
Schwarzen und afro-diasporischen Menschen mit 
Behinderungen langfristig zu stärken, Strukturen für 
Empowerment nachhaltig zu ermöglichen sowie die 
Partizipation in allen Teilhabebereichen strukturell 
zu verbessern. Aufgrund von fehlenden Finanzie-
rungsmöglichkeiten wird das Projekt aktuell nicht 
weitergeführt. Mehr Informationen zum Projekt 
finden sich: https://bdb-germany.de/portfolio-items/
adicobe/

20

https://bdb-germany.de/portfolio-items/adicobe/
https://bdb-germany.de/portfolio-items/adicobe/


Kernaussagen 

•	Antirassismus adressiert den Schaden im System, 
Dekolonisierung die Grundordnung des Systems.

•	Antirassismus zielt auf die Beseitigung rassisti-
scher Hierarchien in Alltagssituationen, Institutionen, 
Gesetzen, Praktiken und Ergebnissen ab.

•	Dekolonisierung fordert eine strukturelle Trans-
formation. Statt lediglich kolonisierte Menschen 
in bestehende koloniale Strukturen einzubeziehen, 
fordert sie die Wiederherstellung von Souveränität, 
materiellen Ressourcen und epistemischer Autorität 
kolonisierter Menschen.

•	Dekoloniale, rassismuskritische und intersektiona-
le Theorien und Methodologien zeigen: Epistemische 
Gewalt wirkt oft durch Formen der Wissensproduk-
tion, die neutral erscheinen. In Wirklichkeit setzen sie 
koloniale Kontinuitäten fort und verdecken gesund-
heitliche Ungleichheiten. 

•	Epistemische Gewalt in Medizin, Public Health 
und Versorgungsforschung zeigt sich, wenn ge-
sundheitliche Ungleichheiten kulturalisiert, verzerrt 
oder verkürzt erklärt werden, statt strukturelle 
Ursachen wie institutionellen Rassismus, ungleiche 
Ressourcenverteilung und Marginalisierung in den 
Blick zu nehmen.

•	Kritisch-reflexiv zu forschen heißt, eigene Ver-
strickungen in die Reproduktion gesellschaftlicher 
Machtverhältnisse aufzudecken.

•	Gesundheitsforschung muss sich aktiv vom 
Mythos wissenschaftlicher Neutralität abwenden 
und explizit danach fragen: Wer erhebt Daten? Wem 
nützen sie? Wer trägt die Risiken?

•	Dekolonisierung in der Gesundheitsforschung 
bedeutet, die befreienden und emanzipatorischen 
Potenziale kollektiver Bewegungen, sowie die Wider-
stände von marginalisierten Personen gegenüber 
fortbestehenden kolonialen Machtstrukturen in den 
Mittelpunkt der Debatte zu rücken.

•	Dekoloniale Wissensproduktion wird zur Praxis 
transformativer Gerechtigkeit, wenn sie Begriffe 
rekonstruiert, Rassismen und Kolonialität intersek-
tional erfasst, Co-Produktion und Daten-Souveränität 
sichert und Ergebnisse so übersetzt, dass sie Struk-
turen verändern, nicht Menschen pathologisieren.

2.1 Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung 21



�Academia is not a 
neutral location, it 
reflects the political 
interests of the white 
society. This is a 
white space where 
Black people have 
been denied the 
privilege to speak.“

– �GRADA KILOMBA  

(PLANTATION MEMORIES 2008)

2.2	Institutionalisierungen 
von Wissen: Koloniale Kon-
tinuitäten in Konzepten, 
Leitlinien und parallelen 
Versorgungsstrukturen

Die zuvor diskutierte Praxis kolonialer Wissenspro-
duktion zeigt, dass epistemische Gewalt und domi-
nante Narrative sich nicht auf Forschung beschrän-
ken, sondern in Konzepte, Leitlinienentwicklung und 
Versorgungspraxis hineinreichen. Dabei stellt sich 
die Frage, wie Wissen in institutionelle Routinen 
übersetzt wird, zum Beispiel in Curricula, Arbeitskon-
zepten und Leitlinien und wie kolonial-rassistische 
Strukturen sowohl parallele Versorgungsangebote, 
etwa durch zivilgesellschaftliche Initiativen, als auch 
die regulären Versorgungsstrukturen prägen. Diese 
werden im weiteren Verlauf des Berichts ausführli-
cher analysiert. Koloniale Kontinuitäten materialisie-
ren sich auch in Konzepten, Leitlinien, Komitees und 
parallelen Strukturen; sie sind verschränkte Aus-
drucksformen derselben kolonialen Wissensordnung 
im Gesundheitswesen. 

Arbeitskonzepte wie die Interkulturelle Öffnung er-
scheinen auf den ersten Blick als Fortschritt hin zu 
mehr Diversität und Zugangsgerechtigkeit. Tatsächlich 

lenken sie den Blick jedoch auf ‚Kultur‘ und verdecken 
damit die strukturellen Faktoren, die Menschen vulne-
rabel und krank machen. Über Prozesse der Kulturali-
sierung und Rassifizierung werden Patient*innen als 
‚andere‘ Subjekte markiert, die über Prävention und 
Verhaltenssteuerung adressiert werden sollen. So wird 
struktureller Rassismus von Institutionen weg – und 
auf die Körper von Individuen und Communities of 
Color projiziert. Statt Ursachen in diskriminierenden 
Strukturen zu verorten, werden Probleme und Verant-
wortung den Communities selbst zugeschrieben (vgl. 
Abdel-Fatah & Gangarova 2025).

Leitlinien gelten als ‚Handlungs- und Entschei-
dungskorridore‘ und bestimmen Qualitätsstandards 
klinischer Praxis (AWMF – Ständige Kommission 
Leitlinien 2025, S. 6). Damit stellen sie einen zentra-
len institutionellen Hebel dar – mit ambivalenter Wir-
kung: Einerseits können sie rassistische Wissensbe-
stände verstetigen, etwa wenn Race als biologische 
Kategorie geführt und damit scheinbar legitimiert 
wird. Dies kann folglich konkrete Behandlungsnach-
teile für rassistisch marginalisierte Patient*innen 
produzieren (vgl. Vyas et al. 2020; Gopal et al. 2022; 
Naghipour & Faissner 2025). Andererseits bieten sie 
die Chance, Race konsequent als sozio-kulturelle 
Determinante zu fassen und rassismuskritische, dis-
kriminierungssensible und strukturelle Kompetenzen 
zu verankern (vgl. Metzl et al. 2014; Neff et al. 2020; 
Gilliam et al. 2022; Mair et al. 2024).

Koloniale Kontinuitäten zeigen sich zudem in der 
Zusammensetzung der Leitlinienkommissionen: 
Überrepräsentation weißer, cis-männlicher und 
westlicher Perspektiven sowie die Marginalisierung 
von Frauen, rassifizierten Gruppen und Autor*innen 
aus dem Globalen Süden prägen, welche Evidenz 
einbezogen wird, und welche Fragen gestellt werden 
(vgl. Verduzco-Gutiérrez et al. 2022; Martin et al. 
2024; Martin et al. 2024; Naghipour et al. 2025). Ein 
Zusammenhang zwischen Identität der Forschenden 
und Forschungsinhalt (vgl. Kozlowski et al. 2022) 
legt nahe, dass die Integration diverser Perspektiven 
zu einer diversen Schwerpunktsetzung von Inhalten 
beitragen kann (vgl. Naghipour et al. 2025). Damit 
wird auch in formalen Standards eine koloniale Wis-
sensordnung reproduziert.

22



Neben der Regelversorgung bestehen in Deutsch-
land zahlreiche Parallelstrukturen – etwa kirchliche 
Träger*innen, Clearingstellen oder zivilgesellschaft-
liche Initiativen – die Versorgungslücken schließen, 
vor allem für Menschen ohne Versicherungsschutz. 
So dringend notwendig diese Angebote sind, bergen 
sie zugleich die Gefahr, staatliche Exklusionspoliti-
ken zu stabilisieren, anstatt sie zu überwinden (vgl. 
Dieterich et al. 2025). Indem Hilfe auf Einzelfälle 
fokussiert und überwiegend über Output-Indikatoren 
(z. B. Beratungszahlen) bewertet wird, geraten die 
eigentlichen Barrieren – gesetzliche Regelungen, 
Finanzierungssysteme, Leitlinien – aus dem Blick. 
Diese Dynamik beschreiben Hamed et al. (2020) als 
strukturelle Gewalt im Gesundheitswesen. Beispiele 
wie das MediBüro Berlin oder Ärzt*innen der Welt 
zeigen jedoch, dass Organisationen auch einen 
anderen Weg gehen können: Sie verstehen sich als 
Übergangsstrukturen. 

2.2 Institutionalisierungen von Wissen 23



Diese Beispiele zeigen, dass weiße Parallelstruktu-
ren grundsätzlich transformierbar sind – vorausge-
setzt, sie reflektieren kritisch ihre eigene Verortung 
innerhalb von Übergangs- bzw. kompensatorischen 
Versorgungsstrukturen, die strukturelle Gewalt 

unsichtbar machen und somit reproduzieren. Zu-
dem nutzen sie ihre institutionelle Macht, um die in 
Gesetzen verankerten Ursachen dieser Gewalt aktiv 
zu adressieren sowie sich selbst zu transformieren.

restriktive Gesetze. Ähnlich geht Ärzt*innen der Welt 
(auch in Berlin aktiv) sichtbare Schritte in Richtung 
struktureller Veränderungen – nach innen und nach 
außen: Durch die Diversifizierung der eigenen Zusam-
mensetzung sowie durch die Initiierung und Koordi-
nation bundesweiter Kampagnen für das Recht auf 
Gesundheit für alle (https://gleichbehandeln.de/)

Good-Practice-Beispiel 

Das MediBüro Berlin arbeitet ausdrücklich darauf hin, 
sich überflüssig zu machen – mit einem doppelten 
Mandat: Medizinisch zu versorgen und zugleich aus-
grenzende Verhältnisse zu verändern, etwa durch öf-
fentliche, auch konfrontative Positionierungen gegen 

Kernaussagen 

•	Leitlinien gelten als ‚Handlungs- und Entschei-
dungskorridore‘ und bestimmen Qualitätsstandards 
klinischer Praxis. Damit stellen sie einen zentralen 
institutionellen Ansatzpunkt dar.

•	Leitlinien können auf der einen Seite rassistische 
Wissensbestände verstetigen, etwa wenn Race als 
biologische Kategorie geführt und damit scheinbar 
legitimiert wird. Dies kann folglich konkrete Be-
handlungsnachteile für rassistisch marginalisierte 
Patient*innen produzieren. 

•	Leitlinien bieten auf der anderen Seite die Chance, 
Race konsequent als sozio-kulturelle Determinante 
zu fassen und rassismuskritische, diskriminierungs-
sensible und strukturelle Kompetenzen zu verankern.

•	Arbeitskonzepte wie die Interkulturelle Öffnung 
erscheinen auf den ersten Blick als Fortschritt hin zu 
mehr Diversität und Zugangsgerechtigkeit. Tatsäch-
lich lenken sie den Blick jedoch auf ‚Kultur‘, fördern 
somit Stereotypisierungen und verdecken gleichzei-
tig verantwortliche strukturelle Faktoren.

•	Neben der Regelversorgung existieren in 
Deutschland Parallelstrukturen – etwa kirchliche 
Träger*innen, Clearingstellen oder zivilgesellschaft-
liche Initiativen , die Versorgungslücken schließen. 
So dringend notwendig diese Angebote sind, ber-
gen sie zugleich die Gefahr, staatliche Exklusions-
politiken zu stabilisieren, anstatt sie zu überwinden.

24

https://gleichbehandeln.de/


2.3	Berliner Institutionen 
als koloniale Wirkungs-
mächte und Ausbildungs-
stätten

2.3.1 Rassismus in der ärztlichen 
Ausbildung

Eine explorative qualitative Untersuchung, die im 
Rahmen des Nationalen Diskriminierungs- und 
Rassismusmonitors (NaDiRA) umgesetzt wurde, 
liefert nachdrückliche Hinweise darauf, dass ras-
sistische Wissensbestände in verschiedenen Be-
reichen der ärztlichen Ausbildung in Deutschland 
vorkommen und miteinander verbunden sind (vgl. 
DeZIM 2023; Vogt et al. 2025). Die Untersuchung 

richtet den Blick auf drei zentrale Bereiche: 1.) 
das Vorhandensein von rassistischem Wissen in 
‚Lehrmaterialien und Lehrpraktiken‘ des Medizin-
studiums und die Art der Vermittlung und Refle-
xion durch Lehrende; 2.) die Einschätzung seitens 
rassistisch marginalisierter Ärzt*innen und Me-
dizinstudierender, inwiefern diesem Wissen eine 
besondere Bedeutung bei voreingenommenem 
ärztlichen Verhalten (unconscious bias), ‚Hand-
lungsnormen‘, und Patient*innenbegegnungen zu-
kommt; und 3.) welche ‚Rolle‘ die, „Verbindung ver-
schiedener institutioneller Dimensionen (Akteure, 
Dokumente, Kontexte) für die Legitimierung und 
Aufrechterhaltung rassistischer Wissensbestände 
und Praktiken“ (DeZIM 2023, S. 185), spiele.

Die erste zentrale Erkenntnis verweist auf die Nor-
mierung medizinischen Wissens sowie den damit 
einhergehenden Ausschluss von Personen, die der 

2.3 Berliner Institutionen als koloniale Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten 25



Norm nicht entsprechen: „Einerseits zeigt sich, dass 
die notwendige Unterscheidung von Krankheitsbildern 
oder Patient*innengruppen zu einer soziohistorisch 
verwurzelten systematischen Auslassung ganzer 
Patient*innengruppen innerhalb bestimmter Norm
modelle führt.“ (DeZIM 2023, S. 188–189).

Als zweite Kernerkenntnis wird betont, dass medizi-
nisches Wissen rassistische Inhalte zudem explizit 
reproduziert, indem sie Differenzzeichnungen 
vornimmt und „Andersbehandlung und Ausgren-
zung bestimmter Patient*innengruppen“ (DeZIM 
2023, S. 189) erzeugt. So werden zum einen in 
medizinischen Lehrmaterialien und Praktiken der 
Wissensvermittlung rassistisch marginalisierte 
Patient*innen weitgehend und systematisch nicht 
berücksichtigt. Diese Auslassung zeigt sich auf 
verschiedenen Ebenen: Zum Beispiel kommen Per-
sonen mit dunklen Hauttypen in dermatologischen 
und anderen Lehrmaterialien fast gar nicht vor, 
werden rassistische Gesellschaftsverhältnisse als 
Grund und Auslöser von Krankheiten kaum thema-
tisiert und kolonial-medizinische Hintergründe viel-
fach ausgeblendet: „Kurz gesagt, in rassistischen 
Diskursen funktionieren körperliche Merkmale als 
Bedeutungsträger, als Zeichen innerhalb eines Dis-
kurses um Differenz.“ (Hall 2000, S. 7)

Werden rassistisch marginalisierte Gruppen be-
rücksichtigt, geschieht dies häufig im Zuge einer 
Verortung außerhalb vermeintlich westlicher oder 
deutscher Normen und Werte. Dabei werden sehr 
verschiedene Gruppen als ‚fremd‘, ‚gefährlich‘, 
‚anders‘, ‚besonders herausfordernd‘ homogenisiert 
und generalisiert (vgl. Afeworki Abay 2025). Gleich-
zeitig werden sie durch spezifische Zuschreibungen 
vage stereotypisiert und häufig mit bestimmten 
Krankheitsbildern (z. B. HIV oder Tuberkulose) 
oder Verhaltensweisen (z. B. Alkohol- und Drogen-
konsum) assoziiert (vgl. Vogt et al. 2025). In vielen 
Fällen werden diese Zuschreibungen ohne eine aus-
reichende empirische Transparenz und Kontextuali-
sierung vorgenommen. 

�There's no such 
thing as neutral 
education. 
Education either 
functions as an 
instrument to bring 
about conformity or 
freedom.“ 

– �PAULO FREIRE (PEDAGOGY OF 

THE OPPRESSED 1970)

2.3.2 Analyse des Curriculums an 
der Charité – Universitätsmedizin 
Berlin im Studiengang Medizin

An der Charité wurde zum Wintersemester 2010/11 
der Modellstudiengang initiiert, um den bestehenden 
Regelstudiengang grundlegend zu reformieren. Die 
aktuelle Studienordnung bietet online eine detaillierte 
Übersicht über die einzelnen Module sowie deren 
spezifische Lernziele. Eine Stichwortsuche nach 
Begriffen wie ‚Rassismus‘, ‚Kolonialismus‘, ‚Kulturalis-
mus‘ oder ‚Diskriminierung‘ ergibt keine Treffer. Hier 
lässt sich die Frage stellen: „What would medicine—its 
training, practice, and presumption—look like if it were 
informed by the scholarship and experiences of a 
vast diversity of people: people who are racially-mar-
ginalized, sociologists, community organizers, queer, 
differently-abled?“ (Tsai, Lindo & Bridges 2021, S. 7).

Der Nationale Kompetenzbasierte Lernzielkatalog 
Medizin (NKLM) definiert die Lernziele und Kompe-
tenzen, die Medizinstudierende bis zum Studienab-
schluss erreichen sollen. 

Laut NKLM 2.0 (Lernziel VIII.6-04.4.13) sollen 
Studierende selbstständig, „Benachteiligungen, 
Stigmatisierung und Diskriminierung aus rassisti-
schen Gründen oder wegen der ethnischen Herkunft, 
des Geschlechtes, der Religion oder Weltanschau-
ung [...] erkennen und das Handeln im Sinne der 

26



Verhinderung oder Beseitigung dieser Benachteili-
gungen ausrichten”, können. In keinem der aufgelis-
teten Module wird allerdings ein Lernziel zur Ausein-
andersetzung mit den Einflussfaktoren systemischer 

Unterdrückung auf medizinische Wissensproduktion, 
klinische Entscheidungsfindung und die Struktur des 
Gesundheitssystems erwähnt. 

Abbildung 1: Aufbau des Curriculums in Medizin an der Charité (Hitzblech et al. 2019)

2.3 Berliner Institutionen als koloniale Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten 27



In der Modulbeschreibung des Pflichtmoduls ‚Ein-
führung‘ im ersten Semester wird als Lernziel die 
Rolle der Professionalisierung des ärztlichen Berufes 
genannt. Konkret geht es dabei um die Fragen ‚Wer 
bin ich?‘ / ‚Was will ich?‘ in Kombination mit der 
eigenen Entwicklung im ärztlichen Beruf. Bereits im 
ersten Semester kann hier eine strukturierte Aus-
einandersetzung mit Rassismus beginnen. Oft fehlt 
es an strukturellem Raum im Studium, um die Ent-
stehung, Konstruktion und die damit verbundenen 
Fehler im Verständnis von Körpern, Krankheiten und 
rassistischen Praktiken im klinischen Alltag kritisch 
zu hinterfragen: Welche impliziten Annahmen und 
gesellschaftlichen Machtverhältnisse werden im 
deutschen Ausbildungskontext gestützt und repro-
duziert? Je früher dieses Thema als Spiegelbild der 
heutigen Lebensrealität in den jeweiligen Curricula 
berücksichtigt wird, desto einfacher lässt sich eine 
Reflexionsfähigkeit bei Studierenden fördern.

Ein weiteres Lernziel ist es, das Wissenschafts-
verständnis der Medizin im historischen Kontext 
reflektieren zu können. Es stellt sich die Frage: Was 
gilt in der Medizin als legitimes Wissen und wessen 
Geschichte bleibt außen vor? Die koloniale Ge-
schichte der Medizin in Deutschland wird nicht als 
explizites Lernziel genannt, obwohl sie wesentlich 
zur Konstruktion vermeintlich biologischer Unter-
schiede zwischen rassifizierten Gruppen beigetragen 
hat. Ein bewusster Umgang mit Machtstrukturen 
und gesellschaftlichen Positionierungen findet nicht 
ausreichend statt. Anhand von Stichpunkten zu 
historischen Ereignissen könnte die Relevanz dieser 
Entwicklungen für die Medizin aufgezeigt und reflek-
tiert werden, wie der Ausschluss dieser prägenden 
Geschichten eine Lücke im Verständnis des heutigen 
Gesundheitssystems hinterlässt. Es müsste hierfür 
kein Zusatzmodul geschaffen werden, sondern das 
bereits bestehende Lernziel könnte ergänzt werden, 
sodass Machtverhältnisse zwischen Medizin und 
kolonialen Kontinuitäten analysiert werden. 

Auch im Modul zu ‚Mensch & Gesellschaft‘, in 
dem soziale Einflüsse auf Gesundheit themati-
siert werden, fehlt der Begriff ‚Rassismus‘ in seiner 
strukturellen Dimension. Während das sogenannte 
Modell der sozialen Determinanten von Gesundheit 

gesundheitsbezogene Ungleichheiten benennt, wer-
den diese selten mit Machtstrukturen verknüpft, die 
rassifizierte Personen systematisch marginalisieren. 
Die materiellen und historischen Verhältnisse, die zu 
einer ungleichen Verteilung von Macht und Ressour-
cen führen, die Kräfte, die das Netz sozialer Ungleich-
heit spinnen, wie koloniale Kontinuitäten, strukturelle 
Rassismen, die ungleiche Verteilung von Ressourcen, 
Kapitalismus oder Sexismus, werden weder darge-
stellt, noch thematisiert, gelehrt oder gelernt – insbe-
sondere nicht in ihrer intersektionalen Verflechtung.

Ohne solche Kontextualisierungen können Studie-
rende tief verwurzelte Ursachen gesundheitlicher 
Ungleichheit nicht erkennen, diese im klinischen 
Alltag reflektieren und entsprechend handeln (vgl. 
Tsai, Lindo & Bridges 2021). Dies stützt auch eine 
qualitative Studie mit Medizinstudierenden, in der 
Studierende insbesondere Schwierigkeiten beim 
Verständnis von strukturellem Rassismus hatten 
(vgl. Gerhards, Schweda & Weßel 2023). Durch Fall-
besprechungen, wie im problemorientierten Lernen, 
besteht die Möglichkeit, bestehende Versorgungs-
lücken und deren Ursachen strukturell zu thematisie-
ren, statt auf individueller Ebene zu bleiben.

Die Auswirkungen dieser Lücken zeigen sich auch in 
der dermatologischen Lehre. Die Lernziele beinhal-
ten, einen Normalbefund bei der körperlichen Unter-
suchung der Haut zu erheben und bei ausgewählten 
Erkrankungen die wesentlichen morphologischen 
und funktionellen Veränderungen zu beschreiben. 
Auch stellen sich folgende Fragen: Welche Hauttypen 
werden in den Lehrbüchern abgebildet? Welche Haut-
bilder sind Teil der Vorlesungsinhalte? Mehrere Stu-
dien belegen eine Unterrepräsentationen rassistisch 
marginalisierter Patient*innen in der Dermatologie 
im deutschsprachigen Raum (vgl. Gregersen & Elsner 
2021). In der Praxis zeigt sich, dass Hauterkrankun-
gen von Ärzt*innen auf dunkleren Hauttypen schlech-
ter erkannt werden, was Therapien verzögern kann. 

28



Ein weiteres Positivbeispiel ist das Seminar ‚Was 
hat Dermatologie mit Rassismus zu tun?‘ an der 
Medizinischen Hochschule Hannover (vgl. Mikuteit 
et al. 2025). Es thematisiert Hauterkrankungen bei 
dunkleren Hauttypen und die Notwendigkeit einer 
rassismuskritischen Lehre. Neben der Vermittlung 
von Kompetenzen bei der Diagnostik von Hautver-
änderungen auf dunkleren Hauttypen erfolgt auch 
eine Auseinandersetzung mit kolonialen und rassisti-
schen Strukturen innerhalb der Medizin auf mögliche 
Ursprünge für die existierende Ungleichbehandlung. 
Das Rad muss also nicht neu erfunden werden – 
indem solche neu erforschten Seminarmethoden als 
Inspiration genutzt werden, zeigt sich eine wert-
schätzende Anerkennung für die Arbeit dahinter und 
fördert gleichzeitig eine kontinuierliche Weiterent-
wicklung der Lehrmethoden. 

Ein weiteres Beispiel für unreflektiertes, strukturell 
wirksames Wissen, das in der medizinischen Lehre 
thematisiert werden sollte, ist der Einsatz von Race 
in der Diagnostik. Die Studie ‚Hidden in Plain Sight‘ 
(vgl. Vyas et al. 2020) listet eine Reihe von medizini-
schen Algorithmen auf, die Race als Faktor berück-
sichtigen. Ein Teil dieser Algorithmen werden in der 
medizinischen Praxis weiter eingesetzt, wie z. B. 
die glomeruläre Filtrationsrate, die angibt, wie gut 
die Nieren funktionieren. Bei Schwarzen Personen 
wird dieser Wert systematisch nach oben korrigiert, 
obwohl diese Anpassung auf keiner fundierten 
wissenschaftlichen Untersuchung basiert (vgl. 

Eneanya et al. 2022).4 Obwohl die American Society 
of Nephrology und die National Kidney Founda-
tion im September 2021 die sofortige Umsetzung 
der 2021 CKD-EPI-Formel empfahl, die ohne Race 
angepasst wurde, setzen Labore in Deutschland 
teilweise bis heute diese Formel weiter ein. Solche 
systematischen Verzerrungen sollten im Medizin-
studium thematisiert werden, wie es zum Beispiel 
aktuell im Wahlpflichtmodul ‚Medizin und Rassismus‘ 
an der Charité im Bereich ‚Grundlagen des ärztlichen 
Denkens und Handelns’ geschieht. Über das Wahlan-
gebot hinaus sollten rassismuskritische Wissensbe-
stände auch in regulären Curricula verankert werden, 
etwa durch die Thematisierung von Race im Modul 
‚Niere‘ in der Nephrologie.

In der vertiefenden Auseinandersetzung mit wissen-
schaftlicher Praxis ließe sich analog zum Curriculum 
der Universität Bielefeld (eKVV Lehre) auch in Berlin 
eine kritische Einführung in die Betrachtung von kli-
nischen Leitlinien einbetten, um 1) ihr institutionelles 
Wirken aufzuzeigen; 2) zur Reflexion anzuregen, wel-
ches Wissen eingebettet und welches ausgelassen 
wird; und 3) die Implikationen für eine Patient*innen-
zentrierte klinische Praxis in der Rolle als klinisch 
Versorgende zu verstehen. 

Rassismuskritisches Wissen ist auch im Bereich von 
Gynäkologie und Geburtshilfe von großer Wichtig-
keit: Eine Metaanalyse (vgl. Sheikh et al. 2022) mit 

2	 �Einige der Algorithmen, zum Beispiel der Vaginal 

Birth afert Cesarian Score, sind mittlerweile durch 

Algorithmen ohne Race-Zuordnungen ersetzt worden 

(vgl. Nittur et al. 2025).

welche sich zum Ziel gesetzt hat “Wissenslücken in 
der Behandlung von Hauttypen IV-VI nach Fitzpatrick 
(auch als Skin of Color beschrieben)” (DermaCharité 
o.D.) zu schließen. Diese Inhalte aus der klinischen 
Praxis werden auch in der Lehre integriert.

Good-Practice-Beispiel 

Ein Positivbeispiel an dieser Stelle, das die Charité 
über die letzten Jahre implementiert hat, ist eine 
„Skin-of-Color”-Ambulanz, die “erste Einheit für Skin 
of Color Dermatologie im deutschsprachigen Raum”, 

2.3 Berliner Institutionen als koloniale Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten 29



Daten von 2,2 Millionen Schwangerschaften aus 20 
Ländern, darunter auch Deutschland, zeigt: Schwarze 
Frauen4 haben ein höheres Risiko für Komplikationen 
wie Totgeburt, neonatalen Tod, ein zu geringes Ge-
burtsgewicht des Säuglings, und Frühgeburt als wei-
ße Frauen. Weitere Studien aus den USA und Großbri-
tannien belegen, dass Schwarze Frauen während oder 
nach der Schwangerschaft deutlich häufiger sterben 
als weiße Frauen. Im deutschsprachigen Raum gibt 
es bisher kaum Studien, die sich mit der Perspektive 
Schwarzer Gebärender auf Schwangerschaft, Geburt 
und gynäkologische Versorgung beschäftigen (vgl. 
Winkler & Babac 2022). Nur wenn entsprechende 
Statistiken und rassismuskritische Forschungsergeb-
nisse systematisch in Vorlesungen und Seminare 
adressiert werden, kann ein Bewusstsein für Intersek-
tionalität und ihren Einfluss auf Zugang und Qualität 
gynäkologischer Begleitung entstehen.

Inwieweit hat das Auslassen eines rassismuskriti-
schen Ansatzes in der medizinischen Lehre klini-
sche Konsequenzen? In einer wichtigen Studie zur 
Schmerzbehandlung aus den USA (vgl. Hoffman et 
al. 2016) mussten Medizinstudierende und Assis-
tenzärzt*innen bestimmte Aussagen als wahr oder 
falsch einordnen – die aus überholten Annahmen 
der Kolonialzeit entstanden sind. Mindestens 50 % 
der weißen Proband*innen hielten dabei mindestens 
eine dieser falschen Aussagen für wahr. Die klini-
schen Folgen? Genau diese angehenden Ärzt*innen 
verzögerten die Schmerzbehandlung bei Schwarzen 
und braunen Patient*innen und nahmen deren Sym-
ptome nicht ernst. Der Glaube an falsches Wissen 
zeigte sich damit konkret in fehlerhafter und verspä-
teter medizinischer Behandlung. Dieses Wissen – 
ein Erbe aus kolonialer Zeit – muss im Rahmen der 
klinischen Ausbildung, insbesondere in der Schmerz-
therapie und Notfallmedizin, kritisch hinterfragt und 
aktiv dekonstruiert werden. 

Nur durch eine kontinuierliche Lehre mit bewusst ge-
setzten rassismuskritischen Lernzielen lassen sich 

3	 �Um die Ergebnisse der jeweiligen Studien zu verzer-

ren, verwenden wir bei der Beschreibung der Studien 

die in den Studien verwendeten binären Kategorien von 

Frauen und Männern.

weitere Ungleichbehandlungen wirksam reduzieren. 
Die aktuellen medizinischen Curricula benötigen eine 
kritische Überarbeitung, um die strukturellen und 
machtvollen Mechanismen aufzuzeigen, die Unge-
rechtigkeiten innerhalb des eigenen Systems repro-
duzieren. Medizinstudierende müssen Werkzeuge 
vermittelt bekommen, um sich fragen zu können, 
woher bestimmte Assoziationen und Denkmuster 
kommen, die sie im klinischen Umfeld entwickeln. 
Hier ist die Arbeit von Initiativen wie dem Arbeits-
kreis ‚Verankerung von Diversitätskompetenz & 
Rassismuskritik in der Aus-, Fort- und Weiterbildung 
von Gesundheitsberufen‘ zu unterstützen: „Denn 
erst wenn während der Professionalisierung in der 
humanmedizinischen Ausbildung bei den Studieren-
den ein Bewusstsein und eine Reflexion bezüglich der 
eigenen internalisierten Handlungsroutinen innerhalb 
der institutionellen Erfahrungsräume erreicht wird, 
kann sich das Thema von dem adäquaten Umgang 
mit Diversität in der alltäglichen Versorgungsmedizin 
Geltung verschaffen.“ (Hallal 2015, S. 21)

Im folgenden Abschnitt wird auf einige Berlinspezifi-
sche Aktivitäten gegen Diskriminierung und Rassis-
mus der letzten Jahre exemplarisch eingegangen, 
um die Relevanz einer solchen diskriminierungs
kritischen Praxis für die Berliner Medizin und 
Gesundheitsversorgung aufzuzeigen.

2.3.3 Berlinspezifische Aktivität  
gegen Diskriminierung und 
Rassismus im Gesundheitswesen 

Das an der Charité Universitätsmedizin Berlin koordi-
nierte Projekt ‚Empowerment für Diversität‘ setzt sich 
für ‚Diversitätsgerechtigkeit und Rassismuskritik [...] 
im Gesundheitswesen‘ ein (Empowerment für Diver-
sität - Allianz für Chancengerechtigkeit in der Ge-
sundheitsversorgung 2025). In Zusammenarbeit mit 
Projektpartner*innen, Projektbeirat und Praxisbeirat 
werden in Bezug auf 1) die Organisationsentwicklung 
auf Klinikebene, 2) die Curriculumsentwicklung in 
Aus-, Fort- und Weiterbildung von Gesundheitsberu-
fen, und 3) die Gründung einer ‚bundesweiten Allianz‘ 
Weichen gestellt, um Diskriminierungsabbau und 

30



Chancengerechtigkeit in der Gesundheitsversorgung 
zu fördern, diese zivilgesellschaftlich und politisch 
zu multiplizieren und strukturell zu verankern. Das 
Projekt, das von der Mercator-Stiftung gefördert wird, 
wird nach einer ersten Projektlaufzeit (2022-2026) die 
Umsetzung der Projektziele in einer zweiten Projekt-
phase (2026-2029) weiterführen können. Es wird sich 
im weiteren Verlauf zeigen, inwieweit dieses Projekt 
zu einer strukturellen Verankerung von Intersektionali-
tät und diskriminierungskritischen Ansätzen in der 
Versorgung beitragen kann.

Weiterhin beschäftigt sich die ‚AG Antirassismus‘ 
an der Charité mit rassistischen und diskriminieren-
den Strukturen an der Charité und diskutiert diese 
öffentlich, zum Beispiel im Rahmen der Veranstal-
tungsreihe Im Gespräch gegen Rassismus. Ein BiPOC 
Netzwerk bietet eine Plattform zum Austausch, zur 
gegenseitigen Unterstützung und zur Stärkung der 
BiPOC Gemeinschaft an der Charité.

Kernaussagen 

•	Es ist notwendig, rassistische und koloniale 
Wissensbestände sowie Auslassungen in Lehr- und 
Lerninhalten in Aus- und Weiterbildung von Gesund-
heitsberufen systematisch zu identifizieren.

•	Forschende, Lehrende und Gesundheitspersonal 
müssen für die in der medizinischen Wissenspro-
duktion und -anwendung vorherrschende Normie-
rungen von Personen sensibilisiert werden. Dazu 
gehört auch eine Sensibilisierung über die Unsicht-
barmachung derer, die der vermeintlichen Norm 
nicht entsprechen.

•	Rassismus- und diskriminierungskritische Inhalte 
und Haltungen müssen in der Aus- und Weiterbil-
dung der Gesundheitsberufe vermittelt werden.

•	Dafür bedarf es eines kontinuierlichen Evaluati-
onsprozesses, der sicherstellt, dass rassismus- und 
diskriminierungskritische Perspektiven nachhaltig 
und effektiv in die Curricula eingebaut und regel
mäßig angepasst werden. 

•	Hierfür ist wichtig, dass rassismus- und diskrimi-
nierungskritische Inhalte mit konkreten Lernzielen 
als verpflichtende Lerninhalte im Nationalen Kom-
petenzbasierten Lernzielkatalog Medizin (NKLM) 
aufgenommen werden und damit Voraussetzung für 
die Approbation werden.

2.3 Berliner Institutionen als koloniale Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten 31







�Du bist in eine Ge-
sellschaft hinein-
geboren worden, 
die Dir mit brutaler 
Offenheit und auf 
vielfältige Weise zu 
verstehen gibt, dass 
Du ein wertloser 
Mensch bist.“

– � JAMES BALDWIN (NACH DER 

FLUT DAS FEUER 2019)

2.4	Rassismus in der 
Gesundheitsversorgung 
und Recht auf Gesundheit

Gesundheit ist ein fundamentales Menschenrecht4, 
doch die Verteilung von Ressourcen spiegelt be-
stehende Macht- und Ungleichheitsverhältnisse wider. 
Rassismus wirkt dabei doppelt: 1) als Strukturprin-
zip, das den Zugang, die Inanspruchnahme und die 
Qualität der Versorgung ungleich macht, und 2) als 
gesundheitsschädlicher Stressor. Beide Ebenen – 
Rassismus als Treiber von Versorgungsungleichhei-
ten und als Risikofaktor für Gesundheit – sind gut be-
legt in der internationalen Forschung zu den sozialen 
Determinanten von Gesundheit (vgl. Elias & Paradies, 
2021) und bilden den Rahmen für die folgenden Ana-
lysen und Empfehlungen unseres Berichts.

4	 �Das Recht auf Gesundheit ist in Artikel 25 der All-

gemeinen Erklärung für Menschenrechte (vgl. Vereinte 

Nationen1948) sowie in Artikel 12 des Internationalen 

Paktes über wirtschaftliche, soziale und kulturelle 

Rechte (vgl. Generalversammlung der Vereinten Natio-

nen 1966) verankert. Gemäß Artikel 12 Absatz 1 des 

Sozialpaktes erkennen die Vertragsstaaten das Recht 

eines jeden auf das für ihn erreichbare Höchstmaß an 

körperlicher und geistiger Gesundheit an. Deutschland 

hat den Sozialpakt 1973 ratifiziert.

Die internationale Forschung zu Rassismus in der 
Gesundheitsversorgung ist vergleichsweise jung 
(vgl. Hamed et al. 2022). Studien aus dem anglo-
amerikanischen Sprachraum belegen, dass Rassis-
mus in unterschiedlichen Settings der Gesundheits-
versorgung (z.B. Krankenhäuser, Ärzt*innenpraxen) 
vorkommt und sich in Interaktionen zwischen 
verschiedenen Akteur*innen (z. B. Patient*innen, 
Ärzt*innen, Krankenpflegepersonal) wiederfindet 
(vgl. Bastos, Harnois & Paradies 2018; Mahabir et 
al. 2021; Mateo & Williams 2020). Dabei kommt 
die Mehrheit dieser Arbeiten zu dem Schluss, dass 
Diskriminierung in Kontexten der Gesundheits-
versorgung nicht bloß zur Aufrechterhaltung und 
Verstärkung gesundheitlicher Ungleichheiten bei-
trägt (vgl. Ryn et al. 2011), sondern auch nachhaltig 
beeinflusst, wie Betroffene Versorgungsangebote 
in Anspruch nehmen, wie viel Vertrauen sie dem 
Gesundheitssystem entgegenbringen und in welchen 
Mustern sie mit der Gesundheitsversorgung inter-
agieren (vgl. Ben et al. 2017). In Deutschland besteht 
hierzu weiterhin ein grundlegender Forschungsbe-
darf (vgl. Braun & Zeeb 2021).

34



2.4.1. Rassismus gegenüber 
Patient*innen

Vor dem Hintergrund der skizzierten kolonialen Kon-
tinuitäten in Wissen, Forschung und Bildung richtet 
der folgende Abschnitt den Blick auf die Folgen in 
der Versorgungspraxis: auf die Erfahrungen von 
Patient*innen mit Rassismus – von Terminvergabe 
und Interaktion bis zu Diagnostik, Therapie und Ge-
sundheitsoutcomes. Im Folgenden werden zentrale 
Befunde und Mechanismen zusammengefasst. 
Empirische Studien zeigen, dass rassistische Dis-
kriminierung Zugänge zur Gesundheitsversorgung 
sowie deren Qualität und Inanspruchnahme beein-
trächtigt. So belegen bspw. Hamed et al. (2020) für 
Schweden, Deutschland und Portugal Rassismus-
erfahrungen als strukturelle Gewalt, die sich negativ 
auf den Zugang und die Qualität der Gesundheits-
versorgung auswirkt. Eine explorative Studie in 
Deutschland mit bundesweiter Stichprobe, in der 
bis auf Namen und Gender der anfragenden Person 
identische Terminanfragen an zufällig ausgewählte 
Praxen versandt wurden, zeigt zudem: Patient*innen 
mit in Nigeria oder der Türkei verbreiteten Namen 
erhalten seltener eine positive Rückmeldung als 
Patientinnen mit in Deutschland verbreiteten Namen 
(DeZIM 2023, S. 139). In deutschen Hausarztpraxen 
berichten Schwarze Patient*innen und Personen 
mit Migrationsgeschichte von Respektlosigkeit, 
Nicht-Anerkennung als Gesprächspartner*innen und 
Othering; auf Seiten des Fachpersonals finden sich 
abwertende Haltungen, Distanz sowie kollektive 
rassifizierende Zuschreibungen (z. B. vermeintlich 
höhere Schmerztoleranz oder Hypersexualität), die 
u.a. zu Fehldiagnosen und Therapieverzögerungen 
führen (vgl. Gerlach, Becker & Abholz 2008; Gerlach 
et al. 2012; Hamed et al. 2020; Aikins et al. 2021; 
Gangarova et al. 2025a).

Der Bericht ‚Rassismus und seine Symptome‘ des 
Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmo-
nitors (NaDiRa) liefert zudem erste repräsentative 
Befunde zu Rassismus in der Gesundheitsversor-
gung. Bei der Befragung nahmen mehr als 21.000 
Personen in Deutschland teil. Demnach sind Ras-
sismuserfahrungen in medizinischen Kontexten 

weit verbreitet; knapp ein Drittel der rassistisch 
marginalisierten Befragten berichtet, dass Beschwer-
den nicht ernst genommen wurden. Besonders be-
troffen sind Frauen: muslimische Frauen (39 %) und 
asiatische Frauen (37 %) gaben an, aus Gründen von 
rassistischer Diskriminierung die Arztpraxis gewech-
selt zu haben (vgl. DeZIM 2023). Qualitative NaDiRa-
Studien verdeutlichen, wie muslimische und/oder 
Schwarze Menschen durch Stereotypisierung als 
‚Andere‘ markiert werden: Schwarze Frauen berich-
ten von Hypersexualisierung und häufiger angebote-
nen Testungen auf HIV; muslimisch gelesene Frauen 
wird demgegenüber eine eigenständige Sexualität 
abgesprochen, wodurch etwa notwendige Testungen 
auf sexuell übertragbare Infektionen unterbleiben 
(vgl. Gangarova et al. 2025a).

Zuvor erfasste der Afrozensus (2021) als erste 
systematische, Communities-basierte Erhebung zu 
Anti-Schwarzem Rassismus in Deutschland Diskri-
minierungserfahrungen in verschiedenen Lebens-
bereichen, darunter das Gesundheitswesen – aus 
Perspektive von Patient*innen und Gesundheitsfach-
kräften (vgl. Aikins et al. 2021). Von den Befragten 
mit Erfahrungen im Gesundheitssektor berichten 
64,6 % Diskriminierung (3.385 Teilnehmende) und 
systematische Entwertung von Patient*innenaussa-
gen (‚Beschwerden werden nicht ernst genommen‘).

2.4 Rassismus in der Gesundheitsversorgung und Recht auf Gesundheit 35



Insgesamt zeigen NaDiRa und Afrozensus, wie 
rassistische Wissensbestände und Verhaltensmus-
ter zu ausbleibenden Terminen, langen Wartezeiten, 
Fehleinschätzungen oder Leugnungen von Be-
schwerden sowie zu verzögerten oder verweigerten 
Behandlungen führen. Die häufig genannten Folgen 
sind Vertrauensverlust in das Gesundheitssystem, 
Meidung medizinischer Leistungen und eine Ver-
schlechterung psychischer wie physischer Gesund-
heit (vgl. Aikins et al. 2021; DeZIM 2023; Gangarova 
et al. 2025a).

Erste Hinweise darauf, wie ökonomische und organi-
sationale Strukturen zur Reproduktion von Rassismus 
beitragen, liefern Schödwell et al. (2022): Die Rahmen-
bedingungen der Krankenhausversorgung – insbe-
sondere DRG-System und fehlende Kostenübernahme 
für Sprachmittlung – können bestehende Diskrimi-
nierungen verstärken. Dies beeinträchtigt besonders 
den Zugang zur psychischen Gesundheitsversorgung, 
wo der Mangel an professioneller Sprachmittlung 
gravierend ist (vgl. Böttche et al. 2016). Gerade in psy-
chischen Krisen – diagnostisch wie therapeutisch auf 
sprachliche Verständigung angewiesen – mindert der 
Rückgriff auf Angehörige oder ungeschultes Personal 
die Versorgungsqualität erheblich.

An die strukturellen Befunde anschließend zeigt sich 
ein Mangel an rassismuskritischen Kompetenzen 
in der (psychischen) Gesundheitsversorgung: Eine 
tragfähige therapeutische Beziehung erfordert den 
sensiblen Umgang mit Machtasymmetrien und die 
Reflexion sozialer Positionen von Therapeut*innen 
und Klient*innen (vgl. Lerch 2019; Yeboah et al. 
2024). Empirisch berichten rassistisch margina-
lisierte Personen auch im psychotherapeutisch/ 
psychiatrischen Setting (Mikro-)Aggressionen, 
Stereotypisierungen und Othering (vgl. Aikins et al. 
2021; Quadflieg et al. 2025). Die Defizite wurzeln in 
der unzureichenden Verankerung dieser Themen in 
Studium und Weiterbildung (vgl. Schwerpunkt 3) und 
werden durch fehlende therapeutische Materialien 
und Manuale für marginalisierte Gruppen ver-
stärkt (vgl. Quadflieg et al. 2025). Hinzu kommt die 
schwierige Therapieplatzsuche: Im NaDiRa gaben 
über die Hälfte der zuvor diskriminierten Befragten 
an, die Psychotherapieplatzsuche abgebrochen zu 
haben – gegenüber rund einem Fünftel nicht rassis-
tisch marginalisierter Personen (vgl. DeZIM 2023). 
Gründe sind u. a. fehlende rassismuskritische 
Kompetenzen bei weißen Therapeut*innen und der 
Mangel an Therapeut*innen of Color mit Kassensitz 
(vgl. Aikins et al. 2021).

Historischer Exkurs: 
Schmerz und koloniale 
Kontinuitäten 

Koloniale und rassistische Vorstellungen über 
Schmerz – etwa die Annahme einer ‚höheren 
Schmerztoleranz‘ bei Schwarzen Menschen – ha-
ben eine lange Geschichte, u. a. in den gewaltvol-
len gynäkologischen Experimenten von J. Marion 
Sims, die er zwischen 1845 und 1849 in den USA 
an elf Schwarzen versklavten Frauen durchführte 
(vgl. Washington 2006). Diese Wissensbestände 
sind institutionell verankert und wirken bis heute in 
der Ausbildung und in der Versorgungspraxis fort: 

Sie beeinflussen Diagnostik und Therapie, führen 
zur Unterversorgung bzw. Unterbehandlung von 
Schmerzen oder zu verzögerter Diagnostik, beson-
ders bei rassifizierten Patient*innen (vgl. Hoffman 
et al. 2016). In Deutschland zeigt dies der abwer-
tende Begriff „Mittelmeersyndrom“, der Schmerzäu-
ßerungen kulturalisiert und Beschwerden vorschnell 
abtut, statt strukturelle und klinische Faktoren ernst 
zu nehmen (vgl. https://www.zm-online.de/news/
detail/so-schwer-haben-es-patienten-mit-morbus-
bosporus). Diese Kontinuitäten machen deutlich: 
Rassistisches Wissen prägt institutionelle Abläufe 
und Praktiken – mit direkten Folgen für Diagnostik, 
Behandlung und Outcomes.

36

https://www.zm-online.de/news/detail/so-schwer-haben-es-patienten-mit-morbus-bosporus
https://www.zm-online.de/news/detail/so-schwer-haben-es-patienten-mit-morbus-bosporus
https://www.zm-online.de/news/detail/so-schwer-haben-es-patienten-mit-morbus-bosporus


Darüber hinaus legen empirische Daten nahe, dass 
rassistisch marginalisierte Personen in der Psych-
iatrie überproportional von Zwangsmaßnahmen 
(z.B. Fixierung, Isolierung und Zwangsmedikation) 
und Unterbringung betroffen sind; international wird 
dies besonders für Männer gezeigt (vgl. Barnett et 
al. 2019). Mögliche Mechanismen sind rassistische 
Verzerrungen in der Gefahreneinschätzung (durch 
stereotypisierende Zuschreibungen wie ‚verrückt‘, 
‚gefährlich‘, ‚gewalttätig‘) und Entscheidungen unter 
Zeitdruck, die rassistische Fehleinschätzungen 
begünstigen (vgl. Keating 2016; Faissner & Braun 
2024). Für Deutschland fehlen systematische 
Studien; Todesfälle wie William Tonou-Mbobda (26. 
April 2019, Universitätsklinik Eppendorf in Hamburg) 
und Mouhamed Lamine Dramé (8. August 2022, 
psychische Ambulanz in Dortmund) illustrieren je-
doch die besondere Gefährdung durch institutionelle 
Gewalt in psychischen Krisen (vgl. Afeworki Abay 
2025). Beide starben infolge unverhältnismäßiger 
Gewaltanwendung durch Wachpersonal bzw. die 
Polizei (vgl. Faissner & Braun 2023).

2.4.2 Entrechtung per Gesetz: 
Kolonial-rassistische Regime 
der Versorgung gegenüber Asyl-
suchenden und Menschen ohne 
Papiere (illegalisierte Menschen)

Die im Asylbewerberleistungsgesetz verankerte 
Einschränkung der Gesundheitsleistungen für Asyl-
suchende (§§ 4 und 6, AsylbLG) bestimmt über die 
medizinischen Handlungsoptionen. Laut AsylbLG 
haben Asylsuchende in den ersten 36 Monaten 
ihres Aufenthalts lediglich einen eingeschränkten 
Anspruch auf die Behandlung von akuten Erkran-
kungen und Schmerzzuständen, eine Betreuung bei 
Schwangerschaft und Geburt sowie auf Impfungen 
(vgl. Gottlieb & Schülle 2021). Die gesetzlich vor-
geschriebene Vergabe von Behandlungsscheinen 
für Geflüchtete durch die Sozialämter, die in sieben 
Bundesländern noch der Fall ist, führt zusätzlich zur 
Verzögerung oder sogar Verhinderung der medizi-
nischen Behandlung von kranken Menschen (vgl. 
Lindner 2022). Dabei entscheidet nicht medizinisch 
qualifiziertes Personal über die Notwendigkeit einer 
solchen Behandlung. Solche kolonial-rassistischen 
Praktiken, „verweisen nicht nur auf die Brüchigkeit 
nationaler Einheit, sie verdammen Migranten und 
Migrantinnen auch dazu, im Raum der Differenz zu 
bleiben“ (Castro Varela 2013, S. 49).

ab, ohne die Kosten zu erhöhen (Ohm et al., 2020). 
Nichtsdestotrotz bleiben die in den Paragraphen 
4 und 6 des Asylbewerberleistungsgesetzes fest-
geschriebenen Einschränkungen der medizinischen 
Versorgung für Asylsuchende in den ersten 36 Mo-
naten wirkmächtig und müssen weiterhin politisch 
problematisiert werden.

Good-Practice-Beispiel: 
Berlin – eGK für Geflüchtete 

Seit 4. Januar 2016 wurde in Berlin schrittweise die 
elektronische Gesundheitskarte (eGK) für Geflüch-
tete eingeführt. Die eGK vereinfacht Abläufe, schafft 
finanzielle Transparenz und baut Zugangsbarrieren 

2.4 Rassismus in der Gesundheitsversorgung und Recht auf Gesundheit 37



Darüber, wie Asylsuchende ihren Zugang zur Ge-
sundheitsversorgung erleben, ist wenig bekannt. 
Eine kürzlich veröffentlichte partizipative Studie 
zum Anti-Schwarzen und Anti-muslimischen Rassis-
mus in der Gesundheitsversorgung veranschaulicht, 
wie das AsylbLG über Institutionen (Sozialamt und 
ärztliche Praxen) und ihre Mitarbeitenden wirkt: 
durch nicht bewilligte oder reduzierte medizinische 
Leistungen und durch unsachgemäße Vorbeurtei-
lungen (vgl. Gangarova et al. 2025a). Wenngleich 
Rassismus nicht explizit benannt wird, liefern 
weitere qualitative Studien Hinweise auf rassistische 
Diskriminierung, die sich in Form von Ablehnungser-
fahrungen, Behandlungsverzögerungen, Fehlbehand-
lungen und Sprachbarrieren äußert (vgl. Spura et al. 
2017; Nowak & Hornberg 2023; Bolokan 2025). 

Menschen ohne Papiere (illegalisierte Menschen) 
haben zwar einen Anspruch auf eingeschränkte medi-
zinische Versorgung, die durch das Asylbewerberleis-
tungsgesetz (AsylbLG) geregelt ist. In der Praxis wird 
jedoch der Zugang zu dieser Versorgung durch die 
geltende Übermittlungspflicht (§ 87 Abs. 2 AufenthG) 
behindert. Um gesundheitliche Versorgung in An-
spruch nehmen zu können, müssen Menschen ohne 
Papiere zuvor beim zuständigen Sozialamt einen 
Krankenschein beantragen. Das Sozialamt ist jedoch 
gesetzlich verpflichtet, Menschen ohne Papiere an 
die Ausländerbehörde zu melden. Wenden diese sich 
also an das Sozialamt, droht ihnen die Abschiebung. 
So können Menschen ohne Papiere ihr Recht auf ge-
sundheitliche Versorgung de facto nicht in Anspruch 
nehmen (vgl. Deutsches Institut für Menschenrechte 
2008; Gesellschaft für Freiheitsrechte/ Ärzte der Welt 
2021). Stattdessen sind sie häufig auf unterfinanzier-
te, nichtstaatliche, zum Teil ehrenamtliche Parallel-
strukturen angewiesen, die keine nachhaltige, flächen-
deckende und adäquate Gesundheitsversorgung 
sicherstellen können. Nicht selten müssen Menschen 
ohne Papiere auf die anonymen Angebote der Paral-
lelstrukturen verzichten – aus Angst vor Abschiebung 
(vgl. Dieterich, Schülle & Gangarova 2025).

Die Hierarchisierung der Zugänge zum Gesund-
heitsversorgungssystem resultiert aus der Ver-
knüpfung des Rechts auf Gesundheit mit dem 
Aufenthaltsstatus. Eine solche Einschränkung stuft 

Gesundheit von einem Menschenrecht zu einem 
Bürgerrecht herab (vgl. Ooms, Keygnaert & Ham-
monds 2019) und trägt zur sozialen Exklusion der 
betroffenen Menschen bei (vgl. Gangarova et al. 
2025a; Afeworki Abay 2023). Die Einschränkung 
von Gesundheitsleistungen aufgrund der nationa-
len Herkunft der Schutzsuchenden verstößt somit 
gegen ihr Menschenrecht auf Gesundheit.

2.4.3 Rassismus gegenüber 
medizinischem Personal

Rassismus prägt auch die Arbeitswelt im Gesundheits-
wesen: Othering, das Absprechen von Kompetenz und 
internalisierte rassistische Wissensbestände bleiben 
oft unbearbeitet und wirken sich unmittelbar auf BIPoC 
im medizinischen Personal aus. Trotz ihrer beruflichen 
Position berichten rassistisch marginalisierte Ärzt*in-
nen von alltäglichen Erfahrungen von Anti-Schwarzem 
Rassismus und zusätzlichen Mehrbelastungen – bis 
hin zu wiederholten Arbeitsplatzwechseln nach Vor-
fällen (vgl. Aikins et al. 2021). Rassismus gegenüber 
(angeworbenen) Pflegefachpersonen ist international 
wissenschaftlich gut dokumentiert – z.B. bzgl. Kompe-
tenzabsprache, unverhältnismäßigen Arbeitspensum 
und Mikroaggressionen (vgl. Likupe & Archibong 2013; 
Estacio & Saidy-Khan 2014; Hamed et al. 2022; Beagan 
et al. 2023). Auch in Deutschland häufen sich Berichte 
über rassistische Diskriminierung unter Kolleg*innen, 
unfaire Behandlung durch Vorgesetzte oder von Kran-
kenhäusern und Vermittlungsagenturen aufgesetzte 
‚Knebelverträge‘, die die angeworbenen Krankenpfle-
ger*innen an den jeweiligen Arbeitsplatz binden sollen 
und bestehende Abhängigkeiten verstärken (vgl. Rich-
ter 2022; Lugert-Jose 2022, 2023; Ritter 2023). 

So zeigt eine aktuelle qualitative Studie (vgl. Ganga-
rova et al. 2025b), dass international angeworbene 
Pflegekräfte auf verschiedenen Ebenen der Beschäf-
tigung und durch Patient*innen, Kolleg*innen und 
Vorgesetzte Rassismus erfahren. Visa-Beschränkun-
gen und finanzielle Abhängigkeiten schaffen einen 
Rahmen, der häufig zu prekären Lebensumständen 
führt. Diese Prekarität setzt sich über institutionelle 
Praktiken fort, wie ein Narrativ der ‚Aberkennung‘ 

38



durch generalisierende und komplexitätsreduzieren-
de Anerkennungsverfahren, mangelhafte Unterstüt-
zung durch Arbeitgebende, ungleiche Behandlung 
durch Vorgesetzte, Kolleg*innen und Verwaltung bis 
hin zu Druck erzeugenden Handlungen im Kontext 
von Verträgen und Aufenthaltstiteln. Diese Verhält-
nisse spiegeln sich auf interpersoneller Ebene in 
rassistischen Wissensbeständen und Praktiken von 
Patient*innen, vor allem aber von Teamkolleg*innen 
und Vorgesetzten wider. Hierzu gehören der Miss-
brauch von Sprachbarrieren (z.B. zur Kompetenz-
absprache), Bloßstellen und Demütigungen, gezielte 
Fehlersuche und Mikroaggressionen bis hin zu phy-
sischen Übergriffen (vgl. Gangarova et al. 2025b).

Eine andere, aktuell laufende qualitativ-rekonstruk-
tive Analyse aus der Perspektive von professionell 
Versorgenden in Krankenhäusern und Rehabilita-
tionseinrichtungen beleuchtet unter anderem, wie 
rassistisch marginalisiertes medizinisches Personal 
in Deutschland den Berufsalltag erlebt. Schwarze 
und andere rassistisch marginalisierte Studienteil-
nehmende berichten von regelmäßigen Mikroaggres-
sionen, systematischer Abwertung und strukturellen 
Barrieren, die ihre Gesundheit wie auch ihre beruf-
lichen Perspektiven massiv beeinträchtigen. Die 
Ergebnisse zeigen klar: Institutionen, die eigentlich 
Fürsorge garantieren sollen, reproduzieren statt-
dessen rassistische Strukturen (vgl. im Rahmen des 
RiGeV Projekts 2025, in Vorbereitung).

Damit schließt sich der Bogen: Über rassistische 
Strukturen werden koloniale Hierarchien in Curricula, 
Arbeitskonzepten, Leitlinien, Diagnostik, der medi-
zinischen Versorgung und im Arbeitskontext von 
rassistisch marginalisiertem medizinischem Personal 
fortgeschrieben – von Auslassungen, pathologisie-
renden Narrativen, Fehldiagnostik bis zu Zugangsbar-
rieren. Kolonialismus endet nicht im Archiv, sondern 
strukturiert die Gesundheitsversorgung durch rassis-
tische Praktiken, wessen Schmerz geglaubt, wessen 
Leben geschützt und wessen Daten erhoben werden. 
Auch in Deutschland wirkt Rassismus als zentrale 
Barriere der Gesundheitsversorgung, (re)produziert 
Ausschlussmechanismen und hindert Menschen 
daran, ihr Recht auf Gesundheit zu verwirklichen (vgl. 
Abdel-Fatah et al. 2025). Er ist daher als maßgebliche 

Soziale Determinante von Gesundheit anzuerkennen 
und entsprechend systematisch zu adressieren (vgl. 
Kajikhina et al. 2023; Abay, Ihring & Garba 2025).

2.4.5 Rassismus als Risikofaktor für 
Gesundheit (Gesundheitsoutcomes)

Rassismus ist eine zentrale soziale Determinante 
von Gesundheit, die Körper und Psyche über den 
gesamten Lebensverlauf prägt. Internationale For-
schung belegt konsistent gravierende Unterschiede 
in Morbidität, Lebenserwartung und Mortalität, die 
sich über die Zeit verstärken und über Generationen 
verfestigen (vgl. Williams et al. 2019; Bailey et al. 
2021; Krieger 2021). Rassismuserfahrungen erhöhen 
das Risiko für Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Hyper-
tonie und Diabetes (vgl. Wyatt et al. 2003) und sind 
mit höheren Raten affektiver, psychotischer sowie 
Substanzkonsum-Störungen verbunden – Depres-
sionen zählen dabei zu den häufigsten Folgen (vgl. 
Paradies et al. 2015). Traumatische, durch Rassis-
mus bedingte Ereignisse wirken zusätzlich psy-
chisch belastend und krankheitsfördernd (vgl. Nadal 
et al. 2014). Ergänzend zu diesen Erkenntnissen 
zeigen neuere Studien, dass betroffene Personen 
Rassismus internalisieren können, was wiederum ihr 
eigenes Selbstwertgefühl stark beeinträchtigen und 
zu negativen körperlichen und psychischen Gesund-
heitsfolgen führen kann (vgl. Lazaridou et al. 2023). 

Rassistisch marginalisierte Gruppen weisen demnach 
höhere Raten chronischer Erkrankungen, Mütter- und 
Säuglingssterblichkeit sowie psychischer Störungen 
auf und erleben früher altersbedingte Gesundheits-
probleme (vgl. Bailey et al. 2017; Williams et al. 
2019; Krieger 2020). Diese Ungleichheiten spiegeln 
die kumulative Last systemischen wie alltäglichen 
Rassismus in Gesundheitswesen, Bildung, Wohnen 
und Polizeiarbeit wider (vgl. Gee & Ford 2011; Nazroo 
et al. 2020; Hamed et al. 2022). Die Wirkpfade sind 
direkt – über chronischen Stress und physiologische 
Prozesse – und indirekt – über strukturelle Barrieren 
beim Zugang zu Einkommen, Wohnraum, Bildung und 
Versorgung (vgl. Williams & Mohammed 2013; Nazroo 
2024; Aikins et al. 2025). Rassismus ist damit kein 

2.4 Rassismus in der Gesundheitsversorgung und Recht auf Gesundheit 39



Randphänomen, sondern ein Strukturmerkmal sozialer 
Ordnung, das rassifizierte Vulnerabilität bis hin zu 
tödlicher struktureller Gewalt erzeugt (vgl. Bailey et al. 
2021; Krumholz et al. 2022; Sharif et al. 2022).

Zunehmend weist auch Forschung in Deutschland 
auf gesundheitsrelevante Folgen von Rassismus hin: 
Struktureller Rassismus entfaltet über die Lebens-
spanne hinweg Wirkung – von frühen psychischen 
Prägungen über ungleiche Ressourcenverteilung bis 
zu Bildungs- und Arbeitsmarktzugängen – und setzt 
bestimmte Gruppen damit einem dauerhaft erhöhten 
Belastungs- und Krankheitsrisiko aus (vgl. Kluge 
et al. 2020). Dies kann sich u. a. in höheren Raten 
psychotischer Störungen bei Schwarzen Menschen 

und anderen marginalisierten Gruppen zeigen (vgl. 
Lazaridou et al. 2023). Die Ergebnisse vom NaDiRa 
weisen darauf hin, dass Personen mit Diskrimi-
nierungs- und Rassismuserfahrungen signifikant 
häufiger von Symptomen angstbezogener Störungen 
und depressiver Verstimmungen berichten (vgl. 
DeZIM 2023). Trotz dieser Befunde besteht weiter-
hin eine große Wissenslücke zu den Auswirkungen 
von Rassifizierung auf Gesundheit und Entwicklung. 
Die heutigen Gesundheitsungleichheiten sind kein 
ahistorisches Zufallsprodukt, sondern Ausdruck 
kolonialer Kontinuitäten: Kolonialismus wird in der 
Gegenwart über Rassismus verstetigt – erfahren im 
Alltag und institutionell fortgeschrieben in Medizin, 
Forschung und Versorgung.

Kernaussagen 

•	Rassismus wirkt doppelt: 1) als Strukturprinzip, 
das den Zugang, die Qualität und die Inanspruch-
nahme der Versorgung ungleich macht, und 2) als 
gesundheitsschädlicher Stressor.

•	Rassismuserfahrungen erhöhen das Risiko für 
Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Hypertonie und Diabe-
tes und sind mit höheren Raten affektiver, psychoti-
scher sowie Substanzkonsum-Störungen verbunden.

•	Diskriminierung im Gesundheitswesen hält gesund-
heitliche Ungleichheiten aufrecht und verstärkt diese.

•	Rassistische Wissensbestände und Verhaltens-
muster in der Gesundheitsversorgung können zu 
ausbleibenden Terminvergaben, langen Warte-
zeiten, Fehleinschätzungen oder Leugnungen von 
Beschwerden sowie zur Verzögerung oder sogar 
Verweigerung von Behandlungen führen.

•	Als Folge von Diskriminierung werden ein Vertrau-
ensverlust in das Gesundheitssystem, das Meiden 
der Inanspruchnahme medizinischer Behandlungen 
und eine Verschlechterung der (psychischen und 
physischen) Gesundheit beschrieben.

•	Zu ökonomisch-organisationalen Strukturen, 
die eine Reproduktion und Aufrechterhaltung von 
Rassismus im Gesundheitssektor stützen, zählen 
sowohl die Arbeitsbedingungen und Ökonomisierung 
der Krankenhausversorgung (DRG-System/ Fall-
pauschalen) als auch die fehlende flächendeckende 
Sprachmittlung inklusive der Kostenübernahme.

•	Das sogenannte ‘Asylbewerberleistungsgesetz’ ist 
ein Beispiel für strukturelle Diskriminierung auf der 
Gesetzesebene. Es greift direkt in die medizinische 
Gesundheitsversorgung ein, indem Asylsuchenden in 
den ersten 36 Monaten ihres Aufenthaltes lediglich 
einen eingeschränkten Anspruch auf die Behandlung 
akuter Erkrankungen und Schmerzzuständen, einer 
Betreuung bei Schwangerschaft und Geburt sowie 
auf Impfungen zugesprochen wird.

•	Menschen ohne Papiere droht bei Beantragung ei-
nes Krankenscheins beim Sozialamt potenziell eine 
Abschiebung, da das Sozialamt dazu angehalten ist, 
über die geltende Übermittlungspflicht Menschen 
ohne Papiere an die Ausländerbehörde zu melden.

40



2.5	Dekolonisierung als 
Alltagspraxis: Communities-
geführte Gesundheitsarbeit

Das gute Recht

„[…] Ich bin da.
Ich bin viele.
Ich habe nicht immer recht, doch ich habe Rechte.
Es wird mir nicht immer gewährt.
Contra legem.
Es wird mir mitunter vorenthalten, verweigert, 
entzogen ...
Weggezogen, gleichsam weggezogen wie ein 
Teppich unter meinem Sein in einem Rechtsstaat.
Mensch-Sein und Bürger_in-Sein, also.
Darunter die Grundrechte und die Menschenrechte.
Grundrechte und Menschenrechte, also.
Ich habe das Recht, mich zu wehren.
Ist das so?
Warum weiß ich eigentlich so wenig darüber, dass 
ich mich wehren kann?
Dagegen.
Ich habe das Recht zu wissen, wie ich mich wehren 
kann.
Ist das so?
Warum weiß ich eigentlich so wenig darüber, dass 
und wie ich mich wehren kann?
Dagegen.
Ich habe das Recht, alle Informationen zu erhalten, 
die ich brauche, um Recht zu bekommen.
Es steht mir zu, alle Ressourcen zu erhalten, die ich 
brauche, um mein Recht wieder zu erlangen.
Es ist mein Recht, alle Unterstützung zu erhalten, die 
ich brauche, um mein gutes Recht durchzusetzen.
Ist das so?
Warum weiß ich eigentlich so wenig darüber, was 
mir gebührt?
Recht wem Recht gebührt, oder?
Warum weiß ich so wenig um mein gutes Recht?
Es braucht und gibt Menschen, die mich über meine 
Rechte informieren.

Sie sind Sozialarbeiter_innen, Rechtsanwält_innen, 
Migrationsberater_innen, Aktivist_innen, Community 
Builder, Bürger_innen ...
Menschen, die mich auffordern, mein Recht 
einzufordern.
Mich animieren und ermutigen.
Mich schulen darin, von meinen Rechten Gebrauch 
zu machen.
Mich informieren und begleiten.
Mich und meine Stärke wahrnehmen.
Mich und mein gutes Recht.
Ich bin da.
Ich bin viele.
Ich habe nicht immer recht, doch ich habe Rechte.
Es ist mein gutes Recht.
Es wird mir nicht immer gewährt.
Contra legem.
Es wird mir mitunter vorenthalten, verweigert, ent-
zogen ...
Mein Reservoir ist nicht mit der Erfahrung gefüllt, 
dass ich Rechte habe.
Mein Reservoir ist nicht mit der Erfahrung gefüllt, 
dass meine Rechte
geachtet und geschützt werden.
Mein Reservoir ist schon lange nicht mehr mit der 
Erfahrung gefüllt, dass ich Recht bekomme.
Mein Arsenal ist nicht mit Menschenrechten gefüllt.
Auch nicht mit Grundrechten.
Es liegt außerhalb von mir.
Außerhalb.
Ganz recht, richtig gelesen.
Ich rufe also staatliche Institutionen an, Recht zu 
sprechen.
Instanz für Instanz.
Institution um Institution.
Andere rufen mit mir.
Wir haben einen langen Atem.[…]“

2.5 Dekolonisierung als Alltagspraxis: Communities-geführte Gesundheitsarbeit 41



Wie der obenstehende Auszug aus dem Gedicht von 
Pasquale Virginie Rotter (2020) deutlich macht, sind 
im kolonial-rassistischen System marginalisierte 
Menschen aktive Akteur*innen mit eigener Hand-
lungsmacht. Sie entwickeln widerständige Strategien, 
um sich mit kolonial-rassistischer Ungerechtigkeit 
auseinanderzusetzen und Widerstand sowie Solidari-
tät aufzubauen. Dort, wo Regelstrukturen versagen 
oder ausgrenzen, bauen Communities eigene Infra-
strukturen zur Gesundheitsförderung auf: Beratung, 
Navigation, psychosoziale Unterstützung, Beschwer-
dewege, kollektive Carearbeit. Beispiele in Berlin sind 
Afrikaherz- Verband für Interkulturelle Arbeit (Zugang 
zur medizinischen Versorgung mit dem Schwer-
punkt HIV/STI), GLADT e.V. (Queer, BIPoC-geleitete 
Beratung/ Empowerment mit Fokus auf sexueller 
Gesundheit), International Women Space* (refugee-wo-
men* Peer-Support), RomaniPhen e.V. (Reproduktive 
Gerechtigkeit für Sinti*zze und Rom*nja), Haus der 
vietnamesischen Pflegekräfte (selbstorganisierter 
Schutzraum für rassifizierte Pflegekräfte), 
BerLUN (selbstverwaltete russischsprachige 
Aktivist*innengruppe von drogenkonsumierenden 
Menschen, die sich für Schadensminderung und 
Menschenrechte einsetzt, und kranke Menschen dabei 

unterstützt, um aus der Illegalität herauszukommen). 
Sie begreifen und praktizieren Gesundheit nicht als 
Gunst des Systems, sondern als Menschenrecht, 
das gemeinsam erkämpft, organisiert und 
verteidigt wird. Um dieses Recht zu verteidigen 
oder zurückzuerlangen, werden auch entrechtete 
Frauen – wie u. a. bei respect Berlin – politisch 
aktiv. Die Frauen von  respect Berlin setzen sich seit 
Jahren für die Legalisierung illegalisierter Menschen 
in Deutschland sowie für die Abschaffung der 
Übermittlungspflicht, auch im Bereich Gesundheit, 
ein. Bereits 2011 veröffentlichte der Migrationsrat 
Berlin ein eindringliches Plädoyer für entschlossenes 
Handeln gegen institutionellen Rassismus – auch im 
Bereich der Gesundheitsversorgung. Damit war er 
dem öffentlichen Diskurs in Deutschland um Jahre 
voraus: lange bevor das weitgehende Schweigen über 
Rassismus aufgebrochen wurde und eine staatlich 
geförderte Rassismusforschung in Deutschland 
etabliert werden konnte. Jahre später (2023) 
bestätigten deren Ergebnisse schließlich, was der 
Migrationsrat schon damals wusste und forderte. Die 
Communities-basierte Ausstellung ‚Viral Intimacies‘ 
brachte 2025 Künstler*innen, Aktivist*innen und 
Wissenschaftler*innen aus Berlin zusammen, deren 

42



Lebenswirklichkeiten in der Geschichtsschreibung zu 
HIV/AIDS lange Zeit vergessen oder zum Schweigen 
gebracht wurden: trans und cis-Frauen, Menschen 
aus dem Globalen Süden, rassistisch marginalisierte 
Personen, inhaftierte Menschen und Sexarbeiterinnen. 
Gemeinsam suchen die Beteiligten nach Wegen, 
die Vergangenheit und Gegenwart von HIV/AIDS zu 
dekolonisieren.

Kennzeichnend für diese Praxis ist:

•	Selbstermächtigung & Navigation: Das Angebot 
umfasst Peer-Beratung, Lots*innen- und mehrspra-
chige Begleitung, sozialrechtliche Beratung sowie 
Aufklärung über Rechtsansprüche im deutschen 
Gesundheitssystem.

•	Epistemische Gerechtigkeit: Community-Erfah-
rungen werden als primäre Evidenz behandelt (z. B. 
psychosoziale Angebote, Gewalt-/Rassismus-Be-
schwerdewege bei GLADT/IWS). 

•	Beteiligung aus eigener Initiative und zu eigenen 
Konditionen: Das Projekt ‚Meine Gesundheit, mein 
Glaube – HIV-Prävention in der Kirche‘, das in Berlin 
von Afrikaherz initiiert und koordiniert wird, stellt 
eine gelungene Kooperation zwischen Migrant*in-
nen-Selbstorganisationen (MSOs), afrikanischen 
Kirchengemeinden, Gesundheitszentren und Aids-
hilfen dar. (https://www.aidshilfe.de/system/files/
documents/2020_11_24_deine_gesundheit_dein_
glaube_2020_de.pdf)

•	Wissensmobilisierung durch Kunst: Communities-
basierte Ausstellungen wie ‚Viral Intimacies‘ füllen 
Leerstellen in dominanten Narrativen und tragen dazu 
bei, die Vergangenheit und Gegenwart von Public 
Health (in diesem Fall HIV-bezogene Forschung, Ver-
sorgung und Prävention) zu dekolonisieren: https://
ngbk.de/de/programm/programm/viral-intimacies

•	Dekolonisation als Alltagspraxis: ‚Refusal & 
Re-Design‘ – Ablehnung stigmatisierender und 
russifizierender gesundheitsrelevanter Praxisan-
sätze, Etablieren eigener Kriterien für eine gerechte 
Gesundheitsversorgung – darunter Vertrauen, Zu-
gänglichkeit, Erreichbarkeit, Würde, Kontinuität und 
Beschwerdefähigkeit.

Communities-getragene Initiativen schließen nicht 
nur Lücken, sie definieren auch Qualität: Sie machen 
Barrieren messbar, erzeugen Vertrauen zur Infrastruk-
tur, machen Übersetzung zur Standardleistung und 
sind damit Träger*innen einer dekolonialen Gesund-
heitsarchitektur von unten, aus den Communities 
heraus. Ziel ist vor allem, dem kolonial-rassistischen 
„weißen Blick“ (Fanon 1985, S. 94) auf die Lebensrea-
litäten rassifizierter Communities entgegenzuwirken. 
Dies zeigen auch Projekte, die sowohl in der Praxis 
als auch in der Community-geführten Wissensproduk-
tion im Kontext von Gesundheit verankert sind – wie 
etwa RomaniPhen e.V., das Projekt Afrozensus von 
EachOneTeachOne EOTO e.V. und das Projekt AdiCo-
Be-Black (dis)abled Power vom Bund für Antidiskrimi-
nierung- und Bildungsarbeit (BDB e.V.).

Kernaussagen 

•	Im kolonial-rassistischen System sind margina-
lisierte Menschen aktive Akteur*innen mit eigener 
Handlungskompetenz: Sie entwickeln Strategien, um 
sich mit rassistischer Ungerechtigkeit in der Gesund-
heitsversorgung auseinanderzusetzen und Wider-
stand sowie Solidarität aufzubauen. 

•	Dort, wo Regelstrukturen versagen oder ausgren-
zen, bauen Communities eigene Infrastrukturen zur 
Gesundheitsförderung auf. Diese gilt es strukturell 
wie institutionell zu verankern, zu stärken und mone-
tär sowie ideell zu fördern.

2.5 Dekolonisierung als Alltagspraxis: Communities-geführte Gesundheitsarbeit 43

https://www.aidshilfe.de/system/files/documents/2020_11_24_deine_gesundheit_dein_glaube_2020_de.pdf

https://www.aidshilfe.de/system/files/documents/2020_11_24_deine_gesundheit_dein_glaube_2020_de.pdf

https://www.aidshilfe.de/system/files/documents/2020_11_24_deine_gesundheit_dein_glaube_2020_de.pdf

https://ngbk.de/de/programm/programm/viral-intimacies
https://ngbk.de/de/programm/programm/viral-intimacies


	Glossar



Ableismus

Abgeleitet vom englischen Ausdruck ,to be able‘ 
(fähig sein) bezeichnet der Begriff ,Ableism‘ (Able-
ismus) die machtvollen gesellschaftlichen Praxen, 
die als normativer Maßstab zur Beurteilung der 
Leistungsfähigkeiten von Menschen angewendet, 
in der körperliche und/oder kognitive Fähigkeiten 
von Menschen durch ein kapitalistisch orientiertes 
Prinzip der Normalisierung und Hierarchisierung zu-
geschrieben werden. 

Agency

Agency bezeichnet die Fähigkeit von Personen 
oder Gruppen, als handlungsfähige Akteur*innen zu 
wirken. Der Begriff umfasst zum einen das Treffen 
von Entscheidungen und die tatsächliche Realisie-
rung von Handlungen innerhalb spezifischer sozialer, 
struktureller und materieller Bedingungen und zum 
anderen die Möglichkeit, diese Handlungsbedingun-
gen selbst zu verändern.

Capacity Building

Capacity Building beschreibt einen Prozess, der zu 
einer gezielten, nachhaltigen und langfristigen Stär-
kung von Fähigkeiten, Ressourcen und Strukturen von 
Communities beiträgt, sodass diese befähigt werden, 
sich gleichberechtigt und selbstbestimmt an Commu-
nities-based/driven/owned Forschung zu beteiligen. 

Cis

Der Begriff ,cis‘ bezeichnet Personen, deren Ge-
schlechtsidentität mit dem Geschlecht überein-
stimmt, das ihnen bei ihrer Geburt zugewiesen wurde. 
Es wird häufig als Gegenbegriff zu ,trans*‘ verwendet, 
einem Überbegriff für Personen, deren Geschlechts-
identität nicht oder nicht nur mit dem bei der Geburt 
zugewiesenen Geschlecht übereinstimmt.

Clearingstellen

Clearingstellen unterstützen Menschen ohne 
Krankenversicherung oder mit unklarem Krankenver-
sicherungsstatus, z.B. Menschen ohne Papiere oder 
EU-Bürger*innen, die keinen (geklärten) Krankenver-
sicherungsschutz haben, und versuchen ihre Integrati-
on ins reguläre Gesundheitssystem. Je nach Konzept 
ermöglichen sie auch bei nicht einlösbaren Leistungs-
ansprüchen eine medizinische Behandlung.

Communities

Der Begriff Communities wird bewusst im Plural 
verwendet, weil es nicht ‚die eine Community‘ gibt; 
Menschen bringen unterschiedliche sozio-kulturelle 
Hintergründe, Erfahrungen, Expertisen und Bedarfe 
mit. Die Verwendung des Begriffs im Plural macht 
diese Heterogenität sichtbar, vermeidet pauschale 
und essentialisierende Zuschreibungen und erkennt 
an, dass Zugehörigkeiten dynamisch sind, die sich 
je nach gesellschaftlichen Kontexten und Positionie-
rungen verschieben. So lässt sich respektvoll über 
verschiedene Positionen, Zugänge und Ressourcen 
sprechen, ohne den Eindruck zu erwecken, für ‚alle‘ 
gleichermaßen sprechen zu wollen.

Communities-based/driven/owned 

Forschung

Mit Communities-based ist Forschung in den Communi-
ties und mit den Communities gemeint. Sie ist feldnah 
und kooperativ, verschiebt jedoch ohne klare Formen 
von Ownership nicht automatisch Macht. Communities-
driven kann wiederum heißen, dass Agenda-Setting, Fra-
gestellungen und Methodik von Akteur*innen aus den 
Communities initiiert und/ oder geleitet werden; Hoch-
schulforschende aus derselben Community agieren da-
bei als methodische Partner*innen. Communities-owned 
schließlich bedeutet, dass Governance, Ressourcen und 
insbesondere die Datenhoheit – einschließlich Verein-
barungen zu Zugang, Nutzung, Urheber*innenschaft und 
verbindlicher Rückkopplung der Ergebnisse – bei der 
Community liegen bzw. mit ihr geteilt werden. 

3. Glossar 45



Cultural Humility

Unter dem Begriff des Cultural Humility (Kulturelle 
Demut) wird ein fortlaufender Prozess des Lernens 
und Verlernens von gesellschaftlichen Machtverhält-
nissen verstanden, die darauf abzielt, in gesundheits-
bezogener Forschung und Praxis eine Beziehung zu 
einer anderen Person mit der Absicht einzugehen, 
deren Überzeugungen, Bräuche und Werte zu respek-
tieren. Kulturelle Demut ermöglicht eine zwischen-
menschliche Haltung, die in Bezug auf kulturelle 
und soziale Aspekte auf andere ausgerichtet ist. Es 
bedeutet, Unterschiede anzuerkennen und wertzu-
schätzen sowie voneinander zu lernen.

Dekolonisierung

Dekolonisierung bezeichnet einen widerständigen 
und emanzipatorischen Prozess, der darauf abzielt, 
koloniale Kontinuitäten auf lokaler und globaler 
Ebene zu bekämpfen und dekoloniale Alternativen 
für die Wissensproduktion und für die kulturellen, 
wirtschaftlichen und geopolitischen Beziehungen zu 
bieten. 

Empowerment 

Das Konzept Empowerment postuliert, dass durch 
widerständige Prozesse der kollektiven Selbstbe-
mächtigung marginalisierte Subjekte und Communi-
ties, die von Ausgrenzungen aus gesellschaftlichen 
Ressourcen betroffen sind, ihre Angelegenheiten 
selbst in die Hand nehmen können. Empowerment 
hat seinen Ursprung in den Schwarzen Bürgerrechts-
bewegungen in den USA.

Epistemischer Extraktivismus

Unter dem Konzept des epistemischen Extraktivis-
mus wird die hegemoniale Praxis eurozentrischer 
Wissensproduktion verstanden, die versucht Ideen, 
Perspektiven und Wissen aus indigenen und ras-
sifizierten Communities zu extrahieren, um sie zu 

kolonisieren, indem sie dieses Wissen unter die Pa-
rameter der westlichen Epistemologien subsumiert. 
In diesem Sinne zielt das Konzept darauf, extraktivis-
tische Praxis eurozentristischer Wissensproduktion 
zu dekolonisieren und politische Forderungen von 
marginalisierten Communities stärker in den Vorder-
grund der Wissensproduktion zu stellen.

Epistemische Gewalt

Epistemische Gewalt meint die (intentionale oder 
nicht-intentionale) Weigerung dominanter Wissens-
institutionen, das Wissen und die Erfahrungen 
marginalisierter Personen aufzunehmen. Sie zeigt 
sich beispielsweise durch die Verunmöglichung von 
Selbstartikulation, also das Nicht-Ernstnehmen oder 
Zum-Schweigen-Bringen von Sprecher*innen (Silen-
cing) oder durch das aktive Ignorieren oder Abwerten 
von Konzepten (Wissensparadigmen, epistemische 
Zugänge) und Beiträgen marginalisierter Gruppen.

Epistemische Ungerechtigkeit

Epistemische Ungerechtigkeit bezeichnet Formen 
der Ungerechtigkeit, bei der Personen spezifisch in 
ihren Tätigkeiten als Wissende geschädigt werden – 
zum Beispiel, wenn sie soziale Erfahrungen beschrei-
ben und einordnen, Zeugnis ablegen oder Konzepte 
zur Beschreibung ihrer Erfahrungen prägen.

Interkulturelle Öffnung

Interkulturelle Öffnung ist ein Konzept der Gesund-
heitsförderung und -versorgung. Es bedeutet, dass 
Gesundheitseinrichtungen ihre Strukturen und Ange-
bote so anpassen, dass sie für Menschen mit Migra-
tionshintergrund zugänglich und verständlich sind.

Intersektionalität

Intersektionalität ist ein Analyse- und Praxis
ansatz, der aus sozialen Graswurzelbewegungen, 

46



insbesondere Schwarzer, feministischer, antiklassis-
tischer und lesbischer Aktivist*innen, hervorgegan-
gen ist. Als machtkritisches Analysetool fokussiert 
Intersektionalität die spezifischen Formen der 
Diskriminierung, die an den Schnittstellen unter-
schiedlicher Diskriminierungssysteme (Rassismus, 
Klassismus, Sexismus, Ableismus etc.) entstehen, 
und die nicht als bloße Addition von einzelnen Dis-
kriminierungsformen zu verstehen sind. Als Praxis 
zielt Intersektionalität darauf, soziale Gerechtigkeit 
zu fördern, indem die mehrdimensionalen Diskrimi-
nierungserfahrungen von marginalisierten Gruppen 
in den Mittelpunkt machtkritischer Gesellschafts-
analyse gestellt werden.

Kolonialität

Kolonialität bezeichnet die Fortsetzung von kolonia-
len Denk- und Handlungsmustern sowie globalen 
Herrschaftsformen, rassistischen Vorurteilen und 
Weltanschauungen sowie Praktiken der Wissenspro-
duktion und internationaler Beziehung in der gegen-
wärtigen Weltgesellschaft, die auch nach dem Ende 
des Kolonialismus weiterhin wirkmächtig sind. 

Kulturalisierung

Von Kulturalisierung wird gesprochen, wenn die ver-
meintlichen anderen, nicht-westlichen ‚Kulturen‘ als 
ausschlaggebende Erklärung für Verhaltensweisen, 
Handlungen, Alltagspraxis, oder soziale Probleme 
und gesellschaftliche Verhältnisse herangezogen 
werden. Dieser oft homogenisierende und kom-
plexitätsreduzierende Prozess stellt die Praxis der 
Kulturalisierung dar und kann als eine Form von 
‚kulturellem Rassismus‘ verstanden werden, da er 
soziale und kulturelle Unterschiede naturalisiert, 
diese dann als grundsätzlich verschieden und un-
vereinbar gegenübergestellt, bestimmte rassifizierte 
Gruppen in jeweils homogenen Gruppen vereinfacht 
kategorisiert bzw. homogenisiert und somit die 
westliche ‚Kultur‘ und Standards als normal ansieht 
und rassifizierte Gruppen als defizitär betrachtet 
bzw. hierarchisiert.

Neokolonialismus

Neokolonialismus bezeichnet die neuen Formen 
von kolonialen globalen Strukturen kapitalistischer 
Ausbeutung, Externalisierung und Diskriminierung 
durch die mächtigen westlichen Industrienationen. 
Diese Abhängigkeitsverhältnisse, die sich nicht 
durch direkte Herrschaft, sondern durch wirtschaftli-
che, politische, finanzielle, kulturelle und militärische 
Abhängigkeiten manifestieren, dienen oft dazu, unter 
den Bedingungen nationaler Souveränität, wirt-
schaftliche, kulturelle und geopolitische Vorteile des 
Westens zu sichern.

Othering

Das an postkolonialen Theorien angelehnte Konzept 
des Othering, beschreibt soziale Prozesse, in denen 
ein dominantes, homogenes ‚Wir‘ konstruiert wird, 
das von einem imaginierten ‚Anderen‘ abgegrenzt 
wird. Dabei werden die rassifizierten ‚Anderen‘ als 
rückständige, religiöse und unzivilisierte homogene 
Gruppe imaginiert, markiert, verändert und hierar-
chisch dem vermeintlich aufgeklärten, säkularen und 
modernen ‚Wir‘ untergeordnet. Dabei bleibt das ver-
meintlich klare ‚Wir‘ als nicht-definierte und nicht-de-
finierbare ‚Norm‘ vorwiegend aufrechterhalten.

Parallelstrukturen

Parallelstrukturen sind lokal zivilgesellschaftlich 
sowie kommunal organisierte medizinische Anlauf-
stellen und Netzwerke, die Zugangsbarrieren zur 
Regelversorgung kompensieren, indem sie Men-
schen ohne Papiere, EU-Bürger*innen, Asylsuchen-
de, Drittstaatsangehörige sowie nichtversicherte 
Deutsche versorgen. Sie unterscheiden sich hinsicht-
lich ihrer Trägerschaften, Handlungsspielräume und 
fachlichen Konzepte und umfassen unter anderem 
MediBüros, MediNetze, „Medizin für Menschen ohne 
Krankenversicherung“ der Malteser sowie Humanitä-
re Sprechstunden. In den vergangenen Jahren sind 
aus diesen Initiativen zudem sogenannte Clearing-
stellen hervorgegangen.

3. Glossar 47



Public Health

Public Health (Öffentliche Gesundheit) bezeichnet 
das Wissenschafts- und Praxisfeld, welches sich mit 
der Förderung von Gesundheit, der Prävention von 
Krankheiten und der Reduktion von Krankheitslast auf 
Bevölkerungsebene beschäftigt. Public Health um-
fasst Maßnahmen, die auf soziale, ökologische und 
strukturelle Bedingungen von Gesundheit zielen, und 
verbindet Forschung, Politikgestaltung und Praxis.

Race

Race bezeichnet ein soziales Konstrukt, das Men-
schen entlang vermeintlich biologischer Merkmale 
klassifiziert und hierarchisiert. Diese Einteilungen 
wurden im Kontext kolonialer, wissenschaftlicher und 
politischer Projekte entwickelt, um Machtverhältnisse, 
Hierarchien und ungleiche Zugänge zu Ressourcen, 
Rechten und Anerkennung zu legitimieren und auf-
rechtzuerhalten. Als gesellschaftliches Ordnungsprin-
zip (re)produziert Race fortlaufend soziale Positionen, 
Zugehörigkeiten und Ausschlüsse und ist mit anderen 
Kategorien wie Klasse und Gender verflochten.

Race-Evasiveness

Race Evasiveness bezeichnet das strategische Aus-
weichen vor Race und Rassismus, um Auseinander-
setzungen zu umgehen. Über color blindness – eine 
ableistische Metapher; die Kritik an Farb-Neutrali-
täts-Ideologie – hinaus adressiert der Begriff die 
bewusste Vermeidung einer substanziellen Ausein-
andersetzung bzw. Anerkennung von Race als sozia-
lem Konstrukt und dessen Verflechtung mit weißer 
Vorherrschaft, Macht und Privilegien.

Rassifizierung

Rassifizierung beschreibt einen sozialen Prozess, 
durch den Menschen auf der Basis von wahrgenom-
menen oder imaginierten Eigenschaften markiert, 
in unterschiedliche Gruppen eingeteilt und hierar-
chisiert werden. Diese rassifizierenden sozialen 

Prozesse vollziehen sich im Zusammenspiel von his-
torisch gewachsenen, sozio-politischen, materiellen 
Verhältnissen und rassistischen Wissensbeständen, 
wodurch strukturelle Macht- und Ungleichheitsver-
hältnisse aufrechterhalten bleiben.

Silencing

Der im englischsprachigen Diskurs geläufige Begriff 
des Silencing beschreibt die hegemonialen, diskur-
siven und wissenschaftlichen Praxen der Unsicht-
barmachung von Wissensparadigmen, Konzepten, 
Methodologien und Perspektiven marginalisierter 
Gruppen. Die Verunmöglichung von Selbstartikulati-
on marginalisierter Gruppen ist zentraler Bestandteil 
von (neo)kolonialen Wissensordnungen: Durch die 
hegemonialen Diskurse und gesellschaftspolitischen 
und wissenschaftlichen Bedingungen werden ihre 
Stimmen wissentlich zum Schweigen gebracht.   

Soziale Determinante von Gesundheit

Soziale Determinanten von Gesundheit beschreiben die 
strukturellen Bedingungen, die die Gesundheit von Be-
völkerungen maßgeblich beeinflussen. Dazu gehören 
unter anderem Einkommen, Bildung, Wohnverhältnisse, 
Arbeitsbedingungen, soziale Unterstützung, Diskrimi-
nierung und Zugang zum Gesundheitssystem.

Wissensdemokratie

Wissensdemokratie ist ein Konzept, das von Budd 
Hall und Rajesh Tandon geprägt wurde. Es geht 
davon aus, dass Wissen nicht nur an Universitäten 
oder in wissenschaftlichen Institutionen entsteht, 
sondern auch in Gemeinschaften, in alltäglicher 
Praxis und durch Lebenserfahrungen. Wissensdemo-
kratie fordert daher die Anerkennung verschiedener 
Wissensformen (z. B. akademisches, indigenes und 
erfahrungsbasiertes Wissen), den Zugang zu Wissen 
für alle Menschen, die Ko-Kreation von Wissen sowie 
die Dissemination von Wissen in unterschiedlichen 
Formaten, die über rein akademische Veröffentli-
chungswege hinausgehen.

48



	Policy Brief



Das Recht auf Gesundheit ist ein fundamentales Menschenrecht. Es beinhaltet den Anspruch aller Menschen 
auf Zugang zu rechtzeitiger, erschwinglicher und qualitativ hochwertiger Gesundheitsversorgung. In Deutsch-
land bleibt dieses Recht für rassistisch marginalisierte Menschen jedoch häufig unerreichbar. Gesellschaftliche 
Macht- und Ungleichheitsverhältnisse schränken ihre gleichberechtigte Teilhabe am Gesundheitssystem ein. 

Rassismus wirkt sich gleichzeitig auf verschiedene Bereiche aus: 

•	�Rassismus wirkt als gesundheitsschädlicher Stressor: Rassismuserfahrungen erhöhen das Risiko für 
Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Hypertonie und Diabetes und sind mit höheren Raten affektiver, psycho
tischer sowie Substanzkonsum-Störungen verbunden.  

•	�Rassismus beeinträchtigt den Zugang zur und die Qualität der Gesundheitsversorgung mit negativen 
Auswirkungen auf die Inanspruchnahme und das Vertrauen in das Gesundheitssystem.

•	�Rassismus zeigt sich in institutionellen Wissensbeständen, die von kolonialen Denk- und Handlungs
mustern geprägt sind und weiße Wissens- und Handlungsweisen als legitim (als Norm) etablieren.

•	�Rassismus kann durch die Lehre sowie Aus- und Weiterbildung von medizinischem Personal reproduziert 
werden, etwa indem rassistische Wissensbestände unkritisch weitergegeben werden. Gleichzeitig bleibt 
Wissen über strukturellen Rassismus und die spezifischen Gesundheitsbedarfe rassistisch marginalisier-
ter Personen häufig unberücksichtigt.

4.1	Problemfelder

4.1.1 Rassismus und koloniale Kontinuitäten in der Forschung

•	�Wenn Erfahrungen, Perspektiven und Wissensformen rassistisch marginalisierter Personen in der Gesundheits-
forschung unsichtbar gemacht, verzerrt oder delegitimiert werden spricht man von epistemischer Gewalt.

•	Epistemische Gewalt wirkt 

	° �indem Wissensproduktion als neutral dargestellt wird, tatsächlich jedoch koloniale Kontinuitäten 
fortschreibt und gesundheitliche Ungleichheiten verschleiert.

	° �wenn gesundheitliche Ungleichheiten naturalisiert (als Ausdruck biologischer Unterschiede erklärt) 
werden oder kulturalisiert (als Ausdruck von Verhaltensunterschieden in bestimmten, ‚nicht-westlichen 
Kulturen‘ erklärt) werden. 

4.1.2 Rassismus und koloniale Kontinuitäten in der Aus- und Weiterbildung

•	�In medizinischen Lehrmaterialien werden rassistisch markierte Patient*innen weitgehend nicht berück-
sichtigt. Dies betrifft unterschiedliche Wissensbereiche:

50



	° �Abbildungen (z.B. dunkler Hauttypen in dermatologischen und anderen Lehrmaterialien)

	° �Thematisierung von Rassismus und rassistischen Gesellschaftsverhältnissen als Ursache und 
Auslöser von Krankheiten 

	° �Aufarbeitung kolonial-historischer Hintergründe von medizinischem Wissen

•	�Wenn rassistisch markierte Gruppen benannt werden, werden sie häufig als ‚fremd‘/‚gefährlich‘/‚anders‘/
‚besonders herausfordernd‘ bezeichnet. Sie werden oft stereotypisiert und pauschal in Verbindung 
gebracht mit

	° �bestimmten Krankheitsbildern (z. B. HIV oder Tuberkulose)

	° �bestimmten Verhaltensweisen (z. B. Alkohol- und Drogenkonsum)

4.1.3 Rassismus und koloniale Kontinuitäten in der Versorgungspraxis

•	�Leitlinien bestimmen Qualitätsstandards klinischer Praxis und stellen damit einen zentralen institutionel-
len Hebel dar. Wenn Leitlinien ‚Race‘ als biologische Kategorie benutzen (etwa in Algorithmen), führt das 
zu Behandlungsnachteilen für rassistisch marginalisierte Patient*innen.

•	�Diskriminierung bei Terminvergaben, lange Wartezeiten, Fehldiagnosen oder Absprechen von 
Beschwerden können zur Verzögerung oder gar Verweigerung von Behandlungen führen.

•	�Diskriminierungserfahrungen führen zum Vertrauensverlust in das Gesundheitssystem, Meiden der 
Inanspruchnahme medizinischer Behandlungen und Verschlechterung der (psychischen und physischen) 
Gesundheit.

•	�Fehlende flächendeckende Sprachmittlung inkl. Kostenübernahme trägt zur Reproduktion und Aufrecht-
erhaltung von Rassismus im Gesundheitssystem bei.

•	�Mitarbeitende im Gesundheitswesen erleben rassistische Diskriminierung durch Kolleg*innen und 
Patient*innen. Auf institutioneller Ebene wird dies durch Mangel an Beschwerdestrukturen und durch 
hierarchische Abhängigkeiten begünstigt.

4.1.4 Rassismus und koloniale Kontinuitäten in der Gesundheitspolitik – 
spezifische Maßnahmen für Asylsuchende und Menschen ohne Kranken-
versicherung

•	�Das Asylbewerberleistungsgesetz (§§ 4 und 6 AsylbLG) beschränkt die Gesundheitsleistungen für Asyl
suchende in den ersten 36 Monaten ihres Aufenthalts auf die Behandlung akuter Erkrankungen und 
Schmerzzustände, die Betreuung bei Schwangerschaft und Geburt sowie auf Schutzimpfungen.

4. Policy Brief 51



•	�Menschen ohne Papiere droht bei Beantragung eines Krankenscheins beim Sozialamt eine Abschiebung, 
da das Sozialamt dazu angehalten ist, über die geltende Übermittlungspflicht Menschen ohne Papiere an 
die Ausländerbehörde zu melden. Dies verhindert strukturell den Zugang zur Gesundheitsversorgung.

4.1.5 Rassismus und koloniale Kontinuitätenund Community-basierte 
Infrastrukturen

•	�Selbstorganisationen und gemeinschaftliche Projekte von rassifizierten Menschen sind oft unterfinanziert, 
sodass Handlungsspielraum und Selbstorganisation eingeschränkt bleiben.

4.2	Lösungsansätze

4.2.1 Lösungsansätze für die Forschung

•	�Dekoloniale Wissensproduktion kann zu epistemischer Gerechtigkeit beitragen. Dazu braucht es 

	° �die gezielte Förderung Communities-basierter Gesundheits- und Versorgungsforschung unter 
Berücksichtigung macht- und rassismuskritischer forschungsethischer Prinzipien

	° �die Etablierung von Communities-Ethik-Komitees an Universitäten, Hochschulen und weiteren 
Forschungseinrichtungen.

•	�Wissenschaft ist nicht neutral. Es muss explizit danach gefragt werden: Wer erhebt Daten? Wem nützen sie? 
Wer trägt die Risiken? Welche Kategorien werden verwendet und auf welcher Basis? Strukturelle Determi-
nanten von Gesundheit wie institutioneller Rassismus, ungleiche Ressourcenverteilung und Marginalisierung 
müssen in Forschungsprozessen priorisiert und analysiert werden.

4.2.2 Lösungsansätze für die Lehre

•	�Rassismus- und diskriminierungskritische Inhalte müssen systematisch und verpflichtend in die Aus- und 
Weiterbildung der Gesundheitsberufe implementiert werden. Dafür ist beispielsweise in der Humanme-
dizin die Verankerung von Rassismus- und Diskriminierungskritik in den Nationalen Kompetenzbasierten 
Lernzielkatalog Medizin (NKLM) notwendig.

•	�Rassistische Wissensbestände (z.B. Stereotypisierungen und Verzerrungen rassistisch marginalisierter 
Gruppen) in Lehrmaterialien müssen identifiziert und eliminiert werden.

4.2.3 Lösungsansätze für die Versorgung

•	�Die Nutzung von ‚Race‘ als biologischer Kategorie muss in Leitlinien identifiziert und systematisch eliminiert 
werden. Stattdessen muss ‚Race‘ als soziale Determinante berücksichtigt werden. Über Leitlinien können 

52



rassismuskritische, diskriminierungssensible und strukturelle Kompetenzen in der Weiterbildung und 
Versorgung verankert werden.

•	�Es bedarf Fort- und Weiterbildungsangebote zum Aufbrechen von rassistischen Wissensbeständen für 
Mitarbeitende in Krankenhäusern und medizinischen Praxen, die von den berufsspezifischen verantwort-
lichen Kammern (z.B. Ärztekammern) (CME-)zertifiziert werden.

•	�Terminvergabesysteme können rassistische Diskriminierung vermindern, z. B. durch Online
terminvergaben. 

•	�Unabhängige Beschwerdestellen können dazu beitragen, marginalisierte Personen zu unterstützen 
und bestehendem Misstrauen gegenüber dem Gesundheitsversorgungssystem entgegenzuwirken – für 
Patient*innen und Personal.

•	�Durch spezialisierte, mehrsprachige Angebote, angemessene Ansprache für rassistisch marginalisierte 
Gruppen sowie durch den Ausbau personeller Vielfalt kann das Gesundheitssystem Vertrauenswürdigkeit 
demonstrieren.

•	�Sprachmittlung muss flächendeckend im Gesundheitssystem verfügbar und die Kostenübernahme 
gesichert sein.

4.2.4 Lösungsansätze für die Politik

•	�Der eingeschränkte Zugang zu medizinischer Versorgung (§§ 4 und 6, AsylbLG) für Asylsuchende in den 
ersten 36 Monaten muss überprüft und medizinische Leistungsansprüche an den GKV-Leistungskatalog 
angepasst werden, um einen diskriminierungsfreien Zugang zur Gesundheitsversorgung für alle in 
Deutschland lebenden Menschen zu schaffen.

•	�Der § 87 des Aufenthaltsgesetzes (die sogenannte Übermittlungspflicht) muss in Bezug auf Gesundheit 
eingeschränkt werden, damit kranke Menschen ohne geregelten Aufenthaltsstatus nicht gehindert wer-
den, sich medizinisch behandeln zu lassen. 

•	�Eine langfristige Finanzierung von Clearingstellen für Menschen ohne Krankenversicherung oder mit un-
klarem Versicherungsstatus muss gesichert werden. Clearingstellen sollen neben einer Beratung, auch eine 
Vermittlung in medizinische Behandlung und Finanzierung von Behandlungskosten ermöglichen.

4.2.5 Lösungsansätze für die Community-basierte Infrastruktur

•	�Es bedarf der strukturellen Förderung der Selbstorganisationen und Selbsthilfe sowie den Ausbau und die 
Förderung der Communities-basierten Aufklärung über die rechtlichen Rahmen und Rechtsansprüche im 
deutschen Gesundheitssystem.

4. Policy Brief 53



	Abkürzungs-
verzeichnis



AdiCoBe                            	Afro-diasporische Communities und Behinderung

AEM                            	 Akademie für Ethik in der Medizin

AsylbLG                            	Asylbewerberleistungsgesetz

BIPoC                                	Black, Indigenous, and People of Color

CBR                                   	 Community-Based Research

CBPR                                	 Community-Based Participatory Research

DeZIM                               	Deutsche Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung

DFG                                   	 Deutsche Forschungsgemeinschaft

ECCHR                            	 European Center for Constitutional and Human Rights

EOTO                                	 Each One Teach One

IKÖ                            	 Interkulturelle Öffnung

KWA                                 	 Kaiser-Wilhelms-Akademie

MSO                                  	 Migrant*innen-Selbstorganisationen

NaDiRA                             	Nationaler Diskriminierungs- und Rassismusmonitor

NKLM                             	 Nationaler Kompetenzbasierte Lernzielkatalog Medizin

PAR                                   	 Participatory Action Research

5. Abkürzungsverzeichnis 55



	Autor*innen 
des Gutachtens



Muna AnNisa Aikins ist Sozialwissenschaft-
lerin, Autorin und Beraterin mit den Schwerpunkten 
Rassismus und Diskriminierung, Gesundheit, Ent-
wicklung und soziale Gerechtigkeit. Sie ist Co-Lei-
terin und Forscherin des Afrozensus-Forschungs-
projekts bei Each One Teach One (EOTO) e.V. Sie hat 
in Entwicklungspsychologie am Max-Planck-Institut 
für Bildungsforschung promoviert; ihre Dissertation 
untersuchte die biosozialen Wechselwirkungen ras-
sistischer Ungleichheit auf die (mentale) Gesundheit 
und Entwicklung von Kindern und Jugendlichen.

Shreyasi Bhattacharya ist Ärztin und 
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Allge-
meinmedizin der Uniklinik Köln. Derzeit befindet sie 
sich in der Weiterbildung zur Fachärztin für Allge-
meinmedizin und absolviert parallel ein Masterstudi-
um in Public Health in Berlin. Ihr Forschungsschwer-
punkt liegt auf der Weiterentwicklung medizinischer 
Lehre sowie auf rassismuskritischen Ansätzen in 
der primären Gesundheitsversorgung. Schon als 
Studentin setzte sie sich für ein diversitätssensibles 
Curriculum ein; heute konzipiert und leitet sie als 
Dozentin Seminare und Fortbildungen zu rassismus-
kritischer Medizin und Gesundheitsgerechtigkeit. 

Mirjam Faissner (Dr. med., M.A.) ist Bio
ethikerin mit einem Hintergrund in Medizin und 
Philosophie. Sie ist wissenschaftliche Mitarbeiterin 
am Institut für Geschichte der Medizin und Ethik in 
der Medizin der Charité – Universitätsmedizin Berlin. 
Ihre Forschungsschwerpunkte sind epistemische 
und strukturelle Ungerechtigkeit im Gesundheits-
wesen, feministische Bioethik und Intersektionalität. 
Sie ist Mitinitiatorin und Koordinatorin des DFG-ge-
förderten wissenschaftlichen Netzwerks „Bioethik 
und strukturelle Ungerechtigkeit“ sowie Mitbegrün-
derin der AEM-Arbeitsgruppe „Feministische Pers-
pektiven in der Bio- und Medizinethik“.

Tanja Gangarova arbeitet als wissenschaft-
liche Mitarbeiterin für den Nationalen Diskriminie-
rungs- und Rassismusmonitor (NaDiRa) am DeZIM-
Institut in Berlin. Ihre Forschungsschwerpunkte 
sind Rassismus in der Gesundheitsversorgung, 
Decolonizing Methodologies und Ethik der Wissens-
kreation. Sie verfügt über 20 Jahre Erfahrung in 

der Community-basierten Partizipativen Forschung 
(CBPR) in Bulgarien und Deutschland – sowohl 
als Wissenschaftlerin als auch als Politikberaterin, 
Praktikerin und Aktivistin. Sie bewegt sich an der 
Intersektion dieser Rollen und verpflichtet sich ihrem 
eigenen (Ver-)Lernen und der Verschiebung ihrer 
Macht und Privilegien auf eine Weise, die soziale 
Gerechtigkeit fördert und Möglichkeiten jenseits der 
vorherrschenden Kolonialität imaginiert. Sie ist Grün-
dungsmitglied der Internationalen Arbeitsgemein-
schaft für partizipative Gesundheitsforschung und 
ist im Programmkomitee „Gesundheitsdienste neu 
orientieren“ des Nationalen Gesundheitskongress 
„Armut und Gesundheit“ aktiv.

Awa Naghipour ist Ärztin, wissenschaftliche 
Mitarbeiterin und Referentin mit den Schwerpunkten 
geschlechter- und diskriminierungssensible Medizin, 
Gesundheitsgerechtigkeit, Intersektionalität und 
Wissenstransfer in die klinische, Lehr- und politische 
Praxis. Am Lehrstuhl für Geschlechtersensible Me-
dizin der Universität Bielefeld forscht und lehrt sie 
zu Fragen der Gestaltung einer inklusiven, diskrimi-
nierungskritischen und kontextsensiblen klinischen 
Praxis. Sie ist Mitbegründerin des gemeinnützigen 
Vereins Feministische Medizin e.V., und Ausschuss-
mitglied u.a. im Deutschen Frauenrat, Deutschen 
Ärztinnenbund, Weltärztinnenbund sowie in der Ge-
sellschaft für medizinische Ausbildung.

Robel Abay (Prof. Dr. phil.) ist Soziologe und 
derzeit Gastprofessor für Disability Studies an der 
Alice Salomon Hochschule Berlin. Zuvor war er als 
Vertretungsprofessor für partizipative Ansätze in den 
Sozial- und Gesundheitswissenschaften ebenfalls an 
der ASH Berlin sowie als wissenschaftlicher Mitarbei-
ter am Institut für Soziologie der Ludwig-Maximilians-
Universität München tätig. Zu seinen Arbeitsschwer-
punkten gehören Queer Migration, Intersectional 
Disability Justice, Soziologie sozialer Ungleichheit, 
Rassismus und Ableismus, Disability Studies und 
Critical Race Theory (DisCrit), Dekoloniale Methodo-
logien und Partizipative Forschung. Im Rahmen von 
The Good Family Visiting Faculty Fellowship wird er ab 
Januar 2026 als Visiting Professor of Sociology an der 
Queen's University Canada arbeiten und zum Thema 
Intersectional Disability Justice forschen.

6. Autor*innen des Gutachtens 57



	Quellen
verzeichnis



Abay, R., Ihring, I., & Garba, F. 
M. (eds.) (2025). The Coloniality 
of Humanity: Disrupting Racialized 
Capitalism and Fostering Transna-
tional Solidarity. London: Blooms-
bury Publishing.

Abay, R. & Mthombeni, N. (2025). 
Can the African subaltern speak? 
The colonial legacies of racial 
hierarchies. In: Abay, R., Ihring, 
I., & Garba F. M. (eds.), The Co-
loniality of Humanity: Disrupting 
Racialized Capitalism and Foster-
ing Transnational Solidarity (pp. 
55–72). London: Bloomsbury Pub-
lishing.

Abdel-Fatah, D. & Gangarova, 
T. (2025). Rassismus in der Ge-
sundheitsversorgung von Menschen 
ohne Papiere: rassismustheoreti-
sche und forschungsethische Zu-
gänge. In: Dieterich, A., Schülle, 
M., & Gangarova, T. (Hrsg.), Krank, 
zugewandert, nicht versichert? 
(Kein) Zugang zur Gesundheitsver-
sorgung. Wiesbaden: Springer VS.

Abdel-Fatah, D., Aikins, M., Bil-
gic, L., Gangarova, T., & Tez-
can-Güntekin, H. (2025). (Über)
Leben: Rassismus und seine Auswir-
kungen auf das gute Leben und die 
Gesundheit. In: Deppe, S., Clausen, 
A., Marcinski-Michel, I., Schweda, 
M., Wiesemann, C. (eds) Hand-
buch Medizin und Lebenszeit. J.B. 
Metzler, Berlin, Heidelberg. (im 
Erscheinen) 

Afeworki Abay, R., Klages, A.-L., 
Rodríguez Lugo, S., & Kleibl, T. 
(eds.) (2025). Decolonial Method-
ologies in Social Work: Foreground-
ing Pluriversalism in Teaching 
and Research. London: Bloomsbury 
Publishing.

Afeworki Abay, R. (2025). “Our te-
ars are not for sale!”: Die hege-
moniale Wissensordnung des Rassis-
mus dekolonisieren. In: Momentum 
Quarterly, 13(4): 193–205.

Afeworki Abay, R. & von Unger, H. 
(2024). Cultural Humility in Par-
ticipatory Research. Debunking the 
Myth of ‘Hard-to-Reach’ Groups. 
In: Afeworki Abay, R. & Soldatic, 
K. (eds.), Intersectional Colonial-
ities: Embodied colonial violence 
and practices of resistance across 
disability, race, indigeneity, 
class, and gender (pp. 269–284). 
London: Routledge.

Afeworki Abay, R. (2023). Dekoloni-
sierung des Wissens: Eine partizi-
pative Studie zu Diskriminierung 
und Teilhabe an Erwerbsarbeit von 
BIPoC mit Behinderungserfahrungen. 
Bielefeld: transcript.

Aikins, M. A., Willems, Y. E., 
Fraemke, D., & Raffington, L. 
(2024). Beyond a shared history: A 
biosocial perspective on sociog-
enomics and racism in Germany. 
In: Kölner Zeitschrift Für Sozio-
logie Und Sozialpsychologie, 76(3): 
573–602. 

Aikins, M., Willems, Y., Fraem-
ke, D., Mitchell, C., Goosby, B., 
& Raffington, L. (2025). Linked 
emergence of racial disparities in 
mental health and epigenetic bio-
logical aging across childhood and 
adolescence. Molecular Psychiatry, 
1–11. https://doi.org/10.1038/
s41380-025-03010-3

Aikins, M. A., Bremberger, 
T., Aikins, J. K., Gyamerah, D., & 
Yildirim-Caliman, D. (2021). Afro-
zensus 2020: Perspektiven, Anti-
Schwarze Rassismuserfahrungen und 
Engagement Schwarzer, afrikanischer 
und afro-diasporischer Menschen in 
Deutschland. Berlin: Each One Teach 
One (EOTO) eV.

Airhihenbuwa, C. O., Ford, C., 
Iwelunmor, J., Griffith, D. M., 
Ameen, K., Murray, T., & Nwaozu-
ru, U. (2024). Decolonization and 
antiracism: Intersecting pathways 
to global health equity. In: Eth-
nicity & Health, 29(7), 846–860. 

Alice-Salomon-Hochschule Ber-
lin (2023–2025): Rassismen in der 
Gesundheitsversorgung. Rekonst-
ruktive qualitative Analyse aus 
der Perspektive von professionell 
Versorgenden in Krankenhäusern und 
Rehabilitationseinrichtungen (Teil-
projekt ASH Berlin, RiGeV). Lau-
fendes Forschungsprojekt, Berlin. 
Online: https://www.ash-berlin.eu/
forschung/forschungsprojekte-a-z/
rigev/

Arbeitsgemeinschaft der Wissen-
schaftlichen Medizinischen Fach-
gesellschaften (AWMF)-Ständige 
Kommission Leitlinien. AWMF-Re-
gelwerk „Leitlinien“. Auflage 2.2, 
2025. Verfügbar: https://www.awmf.
org/regelwerk/. (Zugriff zuletzt 
am 29.08.2025)

Attia, I. (2014). Rassismus 
(nicht) beim Namen nennen. Aus Po-
litik und Zeitgeschichte. https://
www.bpb.de/system/files/dokument_
pdf/APuZ_2014-13-14_online.pdf

Barnett, P., Mackay, E., Matthews, 
H., Gate, R., Greenwood, H., Ari-
yo, K., Bhui, K., Halvorsrud, K., 
Pilling, S. & Smith, S. (2019). 
Ethnic variations in compulso-
ry detention under the Mental 
Health Act: a systematic review 
and meta-analysis of international 
data. The Lancet Psychiatry, 6(4), 
305–317. https://doi.org/10.1016/
s2215-0366(19)30027-6

Bailey, Z. D., Feldman, J. M., & 
Bassett, M. T. (2021). How Struc-
tural Racism Works—Racist Policies 
as a Root Cause of U.S. Racial 
Health Inequities. In: New Eng-
land Journal of Medicine, 384(8): 
768–773.

Bailey, Z. D., Krieger, N., 
Agénor, M., Graves, J., Linos, N., 
& Bassett, M. T. (2017). Structur-
al racism and health inequities in 
the USA: evidence and interven-
tions. In: The Lancet, 389(10077): 
1453–1463.

Baldwin, J. (2019). Nach der Flut 
das Feuer. München: Deutscher Ta-
schenbuch Verlag.

7. Quellenverzeichnis 59

https://doi.org/10.1038/s41380-025-03010-3
https://doi.org/10.1038/s41380-025-03010-3
https://www.ash-berlin.eu/forschung/forschungsprojekte-a-z/rigev/
https://www.ash-berlin.eu/forschung/forschungsprojekte-a-z/rigev/
https://www.ash-berlin.eu/forschung/forschungsprojekte-a-z/rigev/
https://www.awmf.org/regelwerk/
https://www.awmf.org/regelwerk/
https://www.bpb.de/system/files/dokument_pdf/APuZ_2014-13-14_online.pdf
https://www.bpb.de/system/files/dokument_pdf/APuZ_2014-13-14_online.pdf
https://www.bpb.de/system/files/dokument_pdf/APuZ_2014-13-14_online.pdf
https://doi.org/10.1016/s2215-0366(19)30027-6
https://doi.org/10.1016/s2215-0366(19)30027-6


Bastos, J.L., Harnois, C.E., & 
Paradies, Y.C. (2018). Health care 
barriers,racism, and intersec-
tionality in Australia. In: Social 
Science & Medicine, 199: 209–218.

Bauche, M. (2021). Sehnsüchte 
nach genetischer Eindeutigkeit. 
Das Kaiser-Wilhelm-Institut für 
Anthropologie, menschliche Erb-
lehre und Eugenik (1927–1945) und 
sein Erbe. Iin: Zeitgeschichte-
online, Februar 2021, https://
zeitgeschichte-online.de/themen/
sehnsuechte-nach-genetischer-ein-
deutigkeit#_ftn10. 

Bauche, M. (2017). Medizin und 
Herrschaft Malariabekämpfung in 
Kamerun, Ostafrika und Ostfriesland 
(1890-1919). Frankfurt am Main: 
Campus Verlag.

Barz, H. (2025). Robert Koch jen-
seits des Mythos. Die Argumente 
seiner Kritiker in Originaltexten. 
Berlin: Springer Verlag.

Beagan, B. L., Bizzeth, S. R., & 
Etowa, J. (2023). Interpersonal, 
institutional, and structural rac-
ism in Canadian nursing: A cul-
ture of silence. In: The Canadian 
Journal of Nursing Research, 55(2): 
195–205.

Ben, J., Cormack, D., Harris, R., 
and Paradies, Y. (2017). Racism 
and health service utilisation: A 
systematic review and meta-anal-
ysis. In: PLoS ONE, 12(12): 
e0189900. https://doi.org/10.1371/
journal.pone.0189900

Bojadzijev, M., Braun, K., Oprat-
ko, B., Liebig, M., & Heiter, A. 
(2017). Entsolidarisierung und Ras-
sismus. Forschungs-Interventions-
Cluster Solidarität im Wandel? [Re-
search Report]. Berlin: Berliner 
Institut für empirische Integrati-
ons- und Migrationsforschung.

Bolokan, D. (2025). Eine postmi-
grantische Vision für eine faire 
Arbeitsteilung. Gleicher Zugang zu 
Erholung und Gesundheit. In: terra 
cognita. Schweizer Zeitschrift 
zu Integration und Migration, 
41(2025): 82–85.

Bolokan, D. (2023). On the Hyper-
mobility of Agricultural Workers 
in Europe: Life Courses Between 
Rural Moldova and Switzerland/the 
EU. In: Kerrigan, N., de Lima, P. 
(eds.), The Rural-Migration Nex-
us. Rethinking Rural (pp. 51–77). 
Palgrave Macmillan, Cham: Springer 
Nature.

Böttche, M., Stammel, N., & Knaev-
elsrud, C. (2016). Psychotherapeu-
tische Versorgung traumatisierter 
geflüchteter Menschen in Deutsch-
land [Psychotherapeutic treatment 
of traumatized refugees in Germa-
ny]. In: Der Nervenarzt, 87(11): 
1136–1143. 

Brunner, C. (2016). Das Konzept 
epistemische Gewalt als Element 
einer transdisziplinären Friedens-
und Konflikttheorie. In: Winter-
steiner, W. & Wolf, L. (Hrsg.), 
Friedensforschung in Österreich: 
Bilanz und Perspektiven (S. 38–53). 
Klagenfurt: Drava Verlag.

Braun, G. & Zeeb, H. (2021). 
Gesundheitliche Dimensionen von 
Rassismus und Diskriminierung. In: 
J. Spallek, & H. Zeeb (Hrsg.), 
Handbuch Migration und Gesundheit 
(S. 389–396). Göttingen: Hogrefe. 

Castro Varela, M.d.M. (2013). Ist 
Integration nötig? Eine Streit-
schrift von María do Mar Castro 
Varela-Aus der Reihe Soziale Arbeit 
kontrovers (Vol. 5). Freiburg 
i.Br.: Lambertus.

Charité (2019). “Ausgezeichnet: 
Robert-Koch-Preis für drei Promo-
venden der Charité”. Online Abruf-
bar unter https://www.charite.de/
forschung/themen_forschung/2019/
ausgezeichnet_robert_koch_preis_
fuer_drei_promovenden_der_charite

Chilisa, B. (2012). Indigenous 
Research Methodologies. New York: 
Sage Publications.

Collins, P. H., da Silva, E.C.G., 
Ergun, E., Furseth, I., Bond, 
K.D., & Martínez-Palacios, J. 
(2021). Intersectionality as crit-
ical social theory. In: Contem-
porary Political Theory, 20(3): 
690–725.

Cooke, Bill & Kothari, Uma (Eds.) 
(2001). Participation: The new 
tyranny? New York, NY: Zed Books.

Cornwall, A. & Jewkes, R. (1995). 
What is Participatory Research? 
In: Social Science and Medicine, 
41: 1667–1676.

Crenshaw, K. W. (1989). Demargin-
alizing the Intersection of Race 
and Sex: A Black Feminist Critique 
of Antidiscrimination Doctrine. 
In: University of Chicago Legal 
Forum, 139–168. 

Deutsches Zentrum für Integrati-
ons- und Migrationsforschung (De-
ZIM) (2023). Rassismus und seine 
Symptome. Bericht des Nationalen 
Diskriminierungs- und Rassismusmo-
nitors. Berlin.

Dieterich, A., Schülle, M., & Gan-
garova, T. (Hrsg.) (2025). Krank, 
zugewandert, nicht versichert? 
(Kein) Zugang zur Gesundheitsver-
sorgung. Wiesbaden: Springer VS.

Eckart, W. U. (2002). The colo-
ny as laboratory: German sleeping 
sickness campaigns in German East 
Africa and in Togo, 1900-1914. In: 
History and philosophy of the life 
sciences, 24(1): 69–89.

Eckart, W. U. (1997). Medizin und 
Kolonialimperialismus. Deutschland 
1884-1945. Frankfurt am Main: Deut-
sche Nationalbibliothek.

Elias, A. & Paradies, Y. (2021). 
The costs of institutional racism 
and its ethical implications for 
healthcare. Journal of Bioethical 
Inquiry, 18(1): 45–58.

El-Tayeb, F. (2016). Undeutsch: 
die Konstruktion des Anderen in der 
postmigrantischen Gesellschaft. 
Bielefeld: transcript.

Estacio, E. V., & Saidy-Khan, S. 
(2014). Experiences of racial mi-
croaggression among migrant nurses 
in the United Kingdom. In: Global 
Qualitative Nursing Research, 1. 
doi: 10.1177/2333393614532618

60

https://zeitgeschichte-online.de/themen/sehnsuechte-nach-genetischer-eindeutigkeit#_ftn10
https://zeitgeschichte-online.de/themen/sehnsuechte-nach-genetischer-eindeutigkeit#_ftn10
https://zeitgeschichte-online.de/themen/sehnsuechte-nach-genetischer-eindeutigkeit#_ftn10
https://zeitgeschichte-online.de/themen/sehnsuechte-nach-genetischer-eindeutigkeit#_ftn10
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0189900
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0189900
https://www.charite.de/forschung/themen_forschung/2019/ausgezeichnet_robert_koch_preis_fuer_drei_promovenden_der_charite
https://www.charite.de/forschung/themen_forschung/2019/ausgezeichnet_robert_koch_preis_fuer_drei_promovenden_der_charite
https://www.charite.de/forschung/themen_forschung/2019/ausgezeichnet_robert_koch_preis_fuer_drei_promovenden_der_charite
https://www.charite.de/forschung/themen_forschung/2019/ausgezeichnet_robert_koch_preis_fuer_drei_promovenden_der_charite


Ehlers, S. (2019). Europa und die 
Schlafkrankheit: Koloniale Seuchen-
bekämpfung, europäische Identitäten 
und moderne Medizin 1890 - 1950. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Empowerment für Diversität - Al-
lianz für Chancengerechtigkeit in 
der Gesundheitsversorgung (2025). 
https://diversity.charite.de/di-
versity_projekte/empowerment_fuer_
diversitaet. Zugriff zuletzt am 
29.08.2025.

Eneanya, N.D., Boulware, L.E., 
Tsai, J., Bruce, M.A., Ford, C.L., 
Harris, C., Morales, L.S., Ryan, 
M.J., Reese, P.P., Thorpe, R.J., 
Morse, M., Walker, V., Arogun-
dade, F.A., Lopes, A.A., & Norris, 
K.C. (2022). Health inequities and 
the inappropriate use of race in 
nephrology. In: Nat Rev Nephrol, 
18(2): 84–94. doi: 10.1038/s41581-
021-00501-8.

Faissner, M. & Braun, E. (2024). 
The ethics of coercion in mental 
healthcare: the role of structur-
al racism. In: Journal of Medical 
Ethics, 50(7): 476–481

Faissner, M. & Braun, E. (2023). 
Structural racism and coercion in 
Germany. https://blogs.bmj.com/
medical-ethics/2023/10/20/struc-
tural-racism-and-coercion-in-ger-
many/

Fanon, F. (1985). Schwarze Haut, 
weiße Masken. Wien/Berlin: Turia + 
Kant.

Fanon, F. (1963). The wretched of 
the earth. Harmondsworth: Penguin.

Fine, M. & Torre, M. E. (2019). 
Critical Participatory Ac-
tion Research: A Feminist Pro-
ject for Validity and Sol-
idarity. In: Psychology of 
Women Quarterly, 43(4): 433–444. 
doi:10.1177/0361684319865255

Freire, P. (1982). Creating alter-
native research methods: learning 
to do it by doing it. In: Hall, 
B., Gillette, A., & Tandon, R. 
(eds.), Creating Knowledge: A Mo-
nopoly? Participatory Research in 
Development (pp. 29–37). New Delhi: 
Society for Participatory Research 
in Asia. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the 
oppressed. New York: Continuum.

Gaventa, J. & Cornwall, A. (2015). 
Power and knowledge. In: Brad-
bury, H. (ed.), The Sage handbook 
of action research: Participative 
inquiry and practice (pp. 465–471). 
(3rd ed.). London: Sage Publica-
tions.

Gangarova, T., Yildiz, M., & 
Kabangu, L. (2025a). Racism in 
German Healthcare: Uncovering 
the Construction and Silencing 
of the ‘Other’. Front. Public 
Health 12:1485933. doi: 10.3389/
fpubh.2024.1485933.

Gangarova, T., Kechout, J., & 
Vogt, H. (2025b). “I’d like five 
of them”: the racialization and   
commodification of international-
ly recruited nurses in the German 
healthcare sector. In: Frontiers in 
Sociology.10:1646906. doi: 10.3389/
fsoc.2025.1646906.

Gangarova, T. (2025c). Bringing 
Refusal into Research: Insights 
from Community-Based Participatory 
Study with Racially Marginalized 
Communities in Germany. In: Spies, 
T., Budak-Kim, H., Aktan, O., & 
Tuider, E. (eds.), Diversity and 
Difference - Perspectives of Sub-
jectivation Research. Wiesbaden: 
Springer VS.

Gangarova, T. (2024a). Communi-
ty-basierte partizipative Gesund-
heitsforschung als dekoloniale 
Praxis? Methodologische und ethi-
sche Reflexionen. In: Klingler, 
C., Pichl, A., & Ranisch, R. 
(Hrsg.), Ethik der Partizipation: 
Einblicke in gesundheitsbezogene 
Forschung, Politik und Technologie-
entwicklung (S. 251–267). Biele-
feld: transcript.

Gangarova, T. (2024b). Embracing 
Diversity of Knowledges through 
Community-based Health Research: 
Ongoing Challenges and Emerg-
ing Possibilities. In: Namer, Y., 
Stöcker, A., Ashour, A., Dieck-
mann, J., Schmidt, P., & Zurbrig-
gen, C. (Hrsg.), Intersectional 
Challenges to Cohesion? On Margin-
alization in an Inclusive Society 
(pp. 183–198). Frankfurt am Main: 
Campus Verlag.

Gee, G. C., & Ford, C. L. (2011). 
Structural racism and health in-
equities: Old issues, new di-
rections. Du Bois Review: Social 
Science Research on Race, 8(1): 
115–132.

Gerlach, H., Abholz, H.-H., Koc, 
G., Yilmaz, M., & Becker, N. 
(2012). “Ich möchte als Migrant 
auch nicht anders behandelt wer-
den.” Fokusgruppen zu Erfahrungen 
von Patienten mit Migrations-
hintergrund aus der Türkei. In: 
Zeitschrift für Allgemeinmedizin, 
88(2): 77–85.

Gerlach, H., Becker, N., Fuchs, 
A., Wollny, A., & Abholz, H.-
H. (2008). Diskriminierung von 
Schwarzen aufgrund ihrer Hautfar-
be? Ergebnisse von Focusgruppen-
diskussionen mit Betroffenen im 
deutschen Gesundheitswesen. In: 
Gesundheitswesen, 70(1): 47–53.

Grosfoguel, R. (2016). Epistemic 
racism/sexism, Westernized uni-
versities and the four genocides/
epistemicides of the long 16th 
century. In: Tabula Rasa, 19: 
31–58.

Gerhards, S. M., Schweda, M., & 
Weßel, M. (2023). Medical stu-
dents’ perspectives on racism in 
medicine and healthcare in Ger-
many: Identified problems and 
learning needs for medical educa-
tion. In: GMS journal for medical 
education, 40(2): Doc22. https://
doi.org/10.3205/zma001604.

Gottlieb, N. & Schülle, M. (2021). 
An overview of health policies for 
asylum-seekers in Germany. In: 
Health Policy, 125(1): 115–121.

7. Quellenverzeichnis 61

https://diversity.charite.de/diversity_projekte/empowerment_fuer_diversitaet
https://diversity.charite.de/diversity_projekte/empowerment_fuer_diversitaet
https://diversity.charite.de/diversity_projekte/empowerment_fuer_diversitaet
https://blogs.bmj.com/medical-ethics/2023/10/20/structural-racism-and-coercion-in-germany/
https://blogs.bmj.com/medical-ethics/2023/10/20/structural-racism-and-coercion-in-germany/
https://blogs.bmj.com/medical-ethics/2023/10/20/structural-racism-and-coercion-in-germany/
https://blogs.bmj.com/medical-ethics/2023/10/20/structural-racism-and-coercion-in-germany/
https://doi.org/10.3205/zma001604
https://doi.org/10.3205/zma001604


Gopal, D. P., Okoli, G. N., & Rao, 
M. (2022). Re-thinking the inclu-
sion of race in British hyperten-
sion guidance. In: Journal of human 
hypertension, 36(3): 333–335.

Gilliam, C. A., Lindo, E. G., Can-
non, S., Kennedy, L., Jewell, T. 
E., & Tieder, J. S. (2022). Use of 
Race in Pediatric Clinical Prac-
tice Guidelines: A Systematic Re-
view. In: JAMA pediatrics, 176(8): 
804–810. 

Gregersen, D.M. & Elsner, P. 
(2021). Ethnische Diversität in 
deutschsprachigen Dermatologie-
lehrbüchern: Ist sie vorhanden und 
wie wichtig ist diese? ein Mini-
Review. In: J Dtsch Dermatol Ges, 
19(11): 1582–1590. 

Grosse, Pascal. 2000. Kolonialis-
mus, Eugenik und bürgerliche Ge-
sellschaft in Deutschland 1850–
1918.Frankfurt/Main, New York: 
Campus.

Hamed, S., Bradby, H., Ahlberg, B. 
M., & Thapar-Björkert, S. (2022). 
Racism in healthcare: A scop-
ing review. In: BMC Public Health 
22(1): 1–22.

Hamed, S., Thapar-Björkert, S., 
Bradby, H., & Ahlberg, B. M. 
(2020). Racism in European health 
care: Structural violence and 
beyond. In: Qualitative Health Re-
search, 30(11): 1662–1673. 

Hall, B., Godrie, B., & Heck, I. 
(2020). Knowledge Democracy and 
Epistemic In/Justice: Reflections 
on a Conversation. In: The Cana-
dian Journal of Action Research, 
21(1): 27–45. doi: 10.33524/cjar.
v21i1.516.

Hall, S. (2000). Rassismus als 
ideologischer Diskurs. In: Räth-
zel, N. (Hrsg.), Theorien über Ras-
sismus (S. 7–16). Hamburg: Argument 
Verlag.

Hallal, H. (2015). Diversität in 
der humanmedizinischen Ausbildung. 
Eine empirische Rekonstruktion kol-
lektiver Orientierungen in den ins-
titutionellen Erfahrungsräumen des 
Medizinstudiums (Vol. 67). Marburg: 
Tectum Wissenschaftsverlag.

Heaton, M. M. (2013). Black Skin, 
White Coats: Nigerian Psychia-
trists, Decolonization, and the 
Globalization of Psychiatry. Ath-
ens, OH: Ohio University Press.

Hitzblech T, Maaz A, Rollinger 
T, Ludwig S, Dettmer S, Wurl W, 
Roa-Romero Y, Raspe R, Petzold M, 
Breckwoldt J, Peters H. The modu-
lar curriculum of medicine at the 
Charité Berlin - a project report 
based on an across-semester stu-
dent evaluation. GMS J Med Educ. 
2019 Oct 15;36(5):Doc54. doi: 
10.3205/zma001262. PMID: 31815164; 
PMCID: PMC6883251. (deutsche Über-
setzung der Abbildung: https://
allgemeinmedizin.charite.de/file-
admin/user_upload/microsites/m_
cc01/allgmed/Bilder/Modulplan-Mod-
ellstudiengang_Charite.pdf)

Hoffman, K. M., Trawalter, S., 
Axt, J. R. & Oliver, M. N. (2016). 
Racial bias in pain assessment 
and treatment recommendations, 
and false beliefs about biolog-
ical differences between blacks 
and whites. In: Proceedings of the 
National Academy of Sciences of the 
United States of America, 113(16): 
4296–4301.

Israel, B., Schulz, A., Parker, 
E., Becker, A., Allen, A., Guzman, 
R., & Lichtenstein, R. (2018). 
Critical issues in developing and 
following community-based par-
ticipatory research principles. 
In: Wallerstein, N., Duran, B., 
Oetzel, J., & Minkler, M. (eds.), 
Community-based participatory re-
search for health (pp. 31–46). San 
Francisco, CA: Jossey-Bass.

Kajikhina, Katja, Carmen Koschol-
lek, Navina Sarma, Marleen Bug, 
Annelene Wengler, Kayvan Bozorg-
mehr, Oliver Razum, Theda Borde, 
Liane Schenk, Ruth Zimmermann, und 
Claudia Hövener. 2023. Empfeh-
lungen zur Erhebung und Analyse 
migrationsbezogener Determinanten 
in der Public-Health-Forschung. 
In: Journal of Health Monitoring, 
(1): 55–77.

Keating, F. (2016). Racialized 
Communities, Producing Madness and 
Dangerousness. In: Intersectional-
ities: A Global Journal of Social 
Work Analysis, Research, Polity, 
and Practice, 5(3): 173–185.

Kelley, R. D. G. (2017). What did 
Cedric Robinson mean by racial 
capitalism? In: Boston Review. 
https://www.bostonreview.net/ar-
ticles/robin-d-g-kelley-introduc-
tion-racecapitalism-justice/ 

Kilomba, G. (2008). Plantation mem-
ories. Episodes of Everyday Racism. 
Münster: Unrast.

Kluge, U., Aichberger, M.C., 
Heinz, E., Udeogu-Gözalan, C., & 
Abdel-Fatah, D. (2020). Rassismus 
und psychische Gesundheit. In: Der 
Nervenarzt, 91(11): 1017–1024. 

Kozlowski, D., Larivière, V., 
Sugimoto, C.R., & Monroe-White, T. 
(2022). Intersectional inequali-
ties in science. In: Proceedings 
of the National Academy of Sciences 
of the United States of America, 
119(2): e2113067119. 

Krieger, N. (2021). Structural 
racism, health inequities, and the 
two-edged sword of data: Struc-
tural problems require structural 
solutions. In: Frontiers in Public 
Health, 9, 655447. 

Krieger, N. (2020). Measures of 
Racism, Sexism, Heterosexism, and 
Gender Binarism for Health Equity 
Research: From Structural Injus-
tice to Embodied Harm-An Ecosocial 
Analysis. In: Annual review of 
public health, 41: 37–62. 

Krumholz, H. M., Massey, D. S., & 
Dorsey, K. B. (2022). Racism as 
a leading cause of death in the 
United States. BMJ, 376, o213. 
https://doi.org/10.1136/bmj.o213

Lazaridou, F. B., Schubert, S. 
J., Ringeisen, T., Kaminski, J., 

62

https://allgemeinmedizin.charite.de/fileadmin/user_upload/microsites/m_cc01/allgmed/Bilder/Modulplan-Modellstudiengang_Charite.pdf
https://allgemeinmedizin.charite.de/fileadmin/user_upload/microsites/m_cc01/allgmed/Bilder/Modulplan-Modellstudiengang_Charite.pdf
https://allgemeinmedizin.charite.de/fileadmin/user_upload/microsites/m_cc01/allgmed/Bilder/Modulplan-Modellstudiengang_Charite.pdf
https://allgemeinmedizin.charite.de/fileadmin/user_upload/microsites/m_cc01/allgmed/Bilder/Modulplan-Modellstudiengang_Charite.pdf
https://allgemeinmedizin.charite.de/fileadmin/user_upload/microsites/m_cc01/allgmed/Bilder/Modulplan-Modellstudiengang_Charite.pdf
https://www.bostonreview.net/articles/robin-d-g-kelley-introduction-racecapitalism-justice/
https://www.bostonreview.net/articles/robin-d-g-kelley-introduction-racecapitalism-justice/
https://www.bostonreview.net/articles/robin-d-g-kelley-introduction-racecapitalism-justice/
https://doi.org/10.1136/bmj.o213


Heinz, A., & Kluge, U. (2023). 
Racism and psychosis: An umbrella 
review and qualitative analysis of 
the mental health consequences of 
racism. In: European Archives of 
Psychiatry and Clinical Neurosci-
ence, 273(5): 1009–1022. 

Lerch, L. (2019). Psychotherapie 
im Kontext von Differenz, (Macht‑)
Ungleichheit und globaler Verant-
wortung. In: Psychotherapie Forum, 
23(1-2): 51–58.

Lindner, K. (2022). Gesundheits-
versorgung von Asylsuchenden in 
den Bundesländern– Rahmenbedingun-
gen und Reformbedarfe. MIDEM-Poli-
cy Paper 01/22. Dresden.

Likupe, G. & Archibong, U. (2013). 
Black African nurses’ experiences 
of equality, racism and discrimi-
nation in the National Health Ser-
vice. In: Journal of Psychological 
Issues in Organizational Culture, 
3(1): 227–246.

Lugert-Jose, G. (2023). Philippini-
sche Pflegekräfte in Deutschland. 
Eine Studie zur Mitarbeiterzufrie-
denheit – Schwerpunkt Diskriminie-
rung und Rassismus, 2023. https://
gracelugert.com/wordpress/wp-con-
tent/uploads/2023/10/GLJ-Arbeit-
splatz-Studie-Phil.Nurses-Fokus-
D_R-deutsch-20231002.pdf [Accessed 
June 7, 2025].

Lugert-Jose, G. (2022). Zufrieden-
heit von Philippinischen Pfle-
gefachkräften in Deutschland, 
März 2022. https://gracelugert.
com/wordpress/wp-content/up-
loads/2024/07/Studie-GLJ-2022-Zu-
friedeheit_philippinischer_
Pflegekraefte_DE_20240724.pdf 
[Accessed June 7, 2025].

Mahabir, D. F., O’Campo, P., 
Lofters, A., Shankardass, K., 
Salmon, C., & Muntaner, C. (2021). 
Classism and everyday racism as 
experienced by racialized health 
care users: A concept mapping 
Study. In: International Jour-
nal of Health Services: Planning, 
Administration, Evaluation, 51(3): 
350–363. 

Mair, L., Holmes, S. M., Jäger, 
M., Holmberg, C., & Führer, A. 
(2024). Strukturelle Kompetenz im 
Klinikalltag: Wie die Gesellschaft 
Krankheit und Gesundheit beein-
flusst. In: Deutsches Ärzteblatt, 
121(18). https://www.aerzteblatt.
de/archiv/strukturelle-kompe-
tenz-im-klinikalltag-wie-die-ge-
sellschaft-krankheit-und-gesund-
heit-beeinflusst-69437242-7687-
4cb4-8e24-fd74f0be22aa

Martin, A. A., Jacobs, J. W., Arm-
ijo, P. R., Allan, J. M., Booth, 
G. S., Spector, N. D., Overholser, 
B., & Silver, J. K. (2024). Analy-
sis of Pediatric Clinical Practice 
Guideline Authors by Gender, Race, 
and Ethnicity. In: Journal of wom-
en’s health, 33(8): 1052–1062. 

Martin, A. A., Walker, S. C., 
Wheeler, A. P., Jacobs, J. W., 
Booth, G. S., & Silver, J. K. 
(2024). Representation of Authors 
by Gender, Race, and Ethnicity in 
Pathology Clinical Practice Guide-
lines. In: Archives of pathology 
& laboratory medicine, 148(2): 
230–241. 

Maldonado-Torres, N. (2007). On 
the Coloniality of Being. In: Cul-
tural Studies, 21(2-3): 240–270.

Mateo, C. M. & Williams, D. R. 
(2020). Addressing bias and reduc-
ing discrimination: The profes-
sional responsibility of health 
care providers. In: Academic medi-
cine: Journal of the Association of 
American Medical Colleges, 95(12S): 
5–10.

McTaggart, R., Nixon, R., & Kem-
mis, S. (2017). Critical Partici-
patory Action Research. In: Lonnie 
L. Rowell, C. D., Bruce, J. Shosh, 
M., & Margaret M. R. (eds.), Pal-
grave international handbook of ac-
tion research (pp. 21–36). Berlin: 
Springer Nature.

Meekosha, H. (2011). Decolonising 
disability: thinking and acting 
globally. In: Disability & Society, 
26(1): 667–682.

Melamed, J. (2015). Racial Capi-
talism. In: Critical Ethnic Stud-
ies, 1(1): 76–85. 

Metzl, J.M. & Hansen, H. (2014). 
Structural competency: theoriz-
ing a new medical engagement with 
stigma and inequality. In: Social 
Science & Medicine, 103:126–33.

Mignolo, W.D. (2019). The Way We 
Were. Or What Decoloniality Today 
Is All About. In: Anglistica AION, 
23(2): 9–22.

Mignolo, W.D. & Walsh, C.E. 
(2018). On decoloniality: Concepts, 
analytics, praxis. Durham, London: 
Duke University Press.

Mikuteit, M., Karmann, N., Kocyi-
git, M., Springer, D.M., Paulmann, 
V., von Wasielewski, I., & Stef-
fens, S. (2025). Hauterkrankungen 
auf nicht-weißer Haut: Rassis-
muskritische Lehre am Beispiel 
der Dermatologie [Skin diseases 
on non-white skin: Anti-racist 
teaching using dermatology as an 
example]. Dermatologie (Heidelb). 
Jul 28. German. doi: 10.1007/
s00105-025-05544-7. 

Minkler, M., Garcia, A., Rubin, 
V., & Wallerstein, N. (2012). 
Community-based participatory 
research: A strategy for building 
healthy communities and promoting 
health through policy change. Oak-
land, CA: Policy Link.

Morrison, T. (1975). A Humanist 
View. Portland State University’s 
Oregon Public Speakers Collec-
tion: “Black Studies Center public 
dialogue. Pt. 2,” May 30, 1975: 
https://www.mackenzian.com/wp-con-
tent/uploads/2014/07/Transcript_
PortlandState_TMorrison.pdf

Muhammad, M., Wallerstein, N., 
Sussman, A.L., Avila, M., Belone, 
L., & Duran, B. (2015). Reflec-
tions on Researcher Identity and 
Power: The Impact of Positionality 
on Community Based Participatory 
Research (CBPR) Processes and 
Outcomes. In: Crit Sociol (Eugene), 
41(7–8): 1045–1063.

7. Quellenverzeichnis 63

https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2023/10/GLJ-Arbeitsplatz-Studie-Phil.Nurses-Fokus-D_R-deutsch-20231002.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2023/10/GLJ-Arbeitsplatz-Studie-Phil.Nurses-Fokus-D_R-deutsch-20231002.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2023/10/GLJ-Arbeitsplatz-Studie-Phil.Nurses-Fokus-D_R-deutsch-20231002.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2023/10/GLJ-Arbeitsplatz-Studie-Phil.Nurses-Fokus-D_R-deutsch-20231002.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2023/10/GLJ-Arbeitsplatz-Studie-Phil.Nurses-Fokus-D_R-deutsch-20231002.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2024/07/Studie-GLJ-2022-Zufriedeheit_philippinischer_Pflegekraefte_DE_20240724.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2024/07/Studie-GLJ-2022-Zufriedeheit_philippinischer_Pflegekraefte_DE_20240724.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2024/07/Studie-GLJ-2022-Zufriedeheit_philippinischer_Pflegekraefte_DE_20240724.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2024/07/Studie-GLJ-2022-Zufriedeheit_philippinischer_Pflegekraefte_DE_20240724.pdf
https://gracelugert.com/wordpress/wp-content/uploads/2024/07/Studie-GLJ-2022-Zufriedeheit_philippinischer_Pflegekraefte_DE_20240724.pdf
https://www.aerzteblatt.de/archiv/strukturelle-kompetenz-im-klinikalltag-wie-die-gesellschaft-krankheit-und-gesundheit-beeinflusst-69437242-7687-4cb4-8e24-fd74f0be22aa
https://www.aerzteblatt.de/archiv/strukturelle-kompetenz-im-klinikalltag-wie-die-gesellschaft-krankheit-und-gesundheit-beeinflusst-69437242-7687-4cb4-8e24-fd74f0be22aa
https://www.aerzteblatt.de/archiv/strukturelle-kompetenz-im-klinikalltag-wie-die-gesellschaft-krankheit-und-gesundheit-beeinflusst-69437242-7687-4cb4-8e24-fd74f0be22aa
https://www.aerzteblatt.de/archiv/strukturelle-kompetenz-im-klinikalltag-wie-die-gesellschaft-krankheit-und-gesundheit-beeinflusst-69437242-7687-4cb4-8e24-fd74f0be22aa
https://www.aerzteblatt.de/archiv/strukturelle-kompetenz-im-klinikalltag-wie-die-gesellschaft-krankheit-und-gesundheit-beeinflusst-69437242-7687-4cb4-8e24-fd74f0be22aa
https://www.aerzteblatt.de/archiv/strukturelle-kompetenz-im-klinikalltag-wie-die-gesellschaft-krankheit-und-gesundheit-beeinflusst-69437242-7687-4cb4-8e24-fd74f0be22aa
https://www.mackenzian.com/wp-content/uploads/2014/07/Transcript_PortlandState_TMorrison.pdf
https://www.mackenzian.com/wp-content/uploads/2014/07/Transcript_PortlandState_TMorrison.pdf
https://www.mackenzian.com/wp-content/uploads/2014/07/Transcript_PortlandState_TMorrison.pdf


Nadal, K. L. (2018). Microaggres-
sions and traumatic stress. In: 
Theory, research, and clinical 
treatment. Washington, DC: American 
Psychological Association (Con-
cise guides on trauma care book 
series).

Naghipour, A. & Faissner, M. 
(2025). ‘Race consciousness’ 
in clinical practice guidelines 
as a tool to address institu-
tional discrimination? Zeit-
schrift für Ethik und Moralphilo-
sophie, 1-26.

Naghipour A., Becher E., Gemander 
M., Oertelt-Prigione S. (2025). 
Designing clinical practice guide-
lines for equitable, inclusive, 
and contextualised care. In: BMJ. 
391:e085684. doi:10.1136/bmj-2025-
085684

Nazroo, J. Y., Bhui, K. S., and 
Rhodes, J. (2020). Where next for 
understanding race/ethnic inequal-
ities in severe mental illness? 
Structural, interpersonal and 
institutional racism. In: Soci-
ology of Health & Illness, 42(2): 
262–276. 

Ndlovu-Gatsheni, S. J. (2014). 
Global coloniality and the chal-
lenges of creating African fu-
tures. In: Strategic Review for 
Southern Africa, 36 (2): 181–202.

Nittur, N. R., Reyes, C., Mar-
shall, M., Ponzini, M., Wilson, 
M., & Cansino, C. (2025). Vali-
dation of a new calculator for 
predicting success of vaginal 
birth after cesarean delivery. In: 
American journal of obstetrics and 
gynecology, 232(3): 323.e1–323.e6. 

Nowak, A. C. & Hornberg, C. 
(2023). Erfahrungen von Menschen 
mit Fluchtgeschichte bei der Inan-
spruchnahme der Gesundheitsversor-
gung in Deutschland – Erkenntnisse 
einer qualitativen Studie. In: 
Bundesgesundheitsblatt, Gesund-
heitsforschung, Gesundheitsschutz, 
66(10): 1117–1125.

Ooms, G., Keygnaert, I., & Ham-
monds, R. (2019). The right to 
health: from citizen’s right to 
human right (and back). In: Public 
Health, 172: 99–104. 

Paradies, Y., Ben, J., Denson, N., 
Elias, A., Priest, N., Pieterse, 
A., Gupta, A., Kelaher, M. & Gee, 
G. (2015). Racism as a Determinant 
of Health: A Systematic Review and 
Meta-Analysis. In: PloS one, 10(9): 
e0138511.

Quadflieg, N.R., Batcha-
ti, P., Träbert, A., Leidgens, 
E., Juckel, G., Gather, J., Ye-
boah, A., & Faissner, M. (2025). 
Discriminatory Practices in the 
German Mental Healthcare System: 
An Intersectional Grounded Theory 
Study. Qualitative Health Research. 

Quijano, A. (2000). Coloniality of 
power and Eurocentrism in Latin 
America. In: International Sociolo-
gy, 15(2): 215–232.

Richter, M. T. (2022). Diskri-
minierung aufgrund rassistischer 
Zuschreibungen bei Mitarbeitenden 
der Langzeitpflege. Hamburg: Hoch-
schule für Angewandte Wissenschaft 
Hamburg.

Ritter, M. (2023). Herausforderun-
gen für zugewanderte Pflegekräfte. 
bpb - Bundeszentrale für politi-
sche Bildung. https://www.bpb.de/
themen/migration-integration/re-
gionalprofile/deutschland/543561/
herausforderungen-fuer-zugewander-
te-pflegekraefte/

RKI (2024). Umgang mit dem 
kolonialmedizinischen Erbe im RKI. 
Online abrufbar: https://www.rki.
de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/
Kolonialmedizinisches-Erbe/koloni-
almedizinisches-erbe-node.html).

Rodríguez, C.-O. & Gabi, J. 
(2023). Who Are You Without Colo-
nialism? Pedagogies of Liberation. 
Charlotte: IAP Book Series. 

Rotter, P.V. (2020). Das gute 
Recht. Strategische Prozessführung 
als Empowermentinstrument. In: 
Prasad, N., Foitzik, A., & Mucken-
fuss, K. (Hrsg.), Recht vor Gnade: 
Bedeutung von Menschenrechtsent-
scheidungen für eine diskriminie-
rungskritische (Soziale) Arbeit (S. 
9–14). Weinheim: Beltz Juventa.

Ryn, M.v., Burgess, D.J., Dovid-
io, J.F., Phelan, S.M., Saha, S., 
Malat, J., Griffin, J.M., Fu, 
S.S., & Perry, S. (2011). The im-
pact ofracism on clinician cogni-
tion, behavior, and clinical de-
cision making. In: Du Bois Review, 
8(1): 199–218. 

Schödwell, S., Savin, M., Lauke, 
A., Abels, I., Abdel-Fatah, D., 
Penka, S., & Kluge, U. (2022). 
Strukturelle Diskriminierung und 
Rassismus in der Krankenhausver-
sorgung: die Rolle ökonomischer 
Rahmenbedingungen in der interkul-
turellen Öffnung [Structural di-
scrimination and racism in hospi-
tal care: the role of the economic 
conditions in intercultural open-
ness]. In: Bundesgesundheitsblatt, 
Gesundheitsforschung, Gesundheitss-
chutz, 65(12): 1307–1315. 

Sharif, M. Z. et al. (2022). 
Racism and structural violence: 
Interconnected threats to health 
equity. Frontiers in Public 
Health, 9, 676783. https://doi.
org/10.3389/fpubh.2021.676783

Sheikh J, Allotey J, Kew T, 
Fernández-Félix BM, Zamora J, 
Khalil A, Thangaratinam S. (2022). 
IPPIC Collaborative Network. Ef-
fects of race and ethnicity on 
perinatal outcomes in high-income 
and upper-middle-income coun-
tries: an individual participant 
data meta-analysis of 2 198 655 
pregnancies. Lancet. 2022 Dec 
10;400(10368):2049-2062. doi: 
10.1016/S0140-6736(22)01191-6. 

Spivak, G.-C. (1988). Can the 
subaltern speak? In: Nelson, C. & 
Grossberg, L. (eds.), Marxism and 
the Interpretation of Culture (pp. 
271–313). Urbana, Illinois.

Smith, L. T. (1999). Decolonizing 
Methodologies: Research and Indige-
nous Peoples. New York: Palgrave. 

Smith, L. T. (2021). Decolonizing 
methodologies: Research and indig-
enous peoples. London: Bloomsbury 
Publishing.

64

https://www.bpb.de/themen/migration-integration/regionalprofile/deutschland/543561/herausforderungen-fuer-zugewanderte-pflegekraefte/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/regionalprofile/deutschland/543561/herausforderungen-fuer-zugewanderte-pflegekraefte/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/regionalprofile/deutschland/543561/herausforderungen-fuer-zugewanderte-pflegekraefte/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/regionalprofile/deutschland/543561/herausforderungen-fuer-zugewanderte-pflegekraefte/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/regionalprofile/deutschland/543561/herausforderungen-fuer-zugewanderte-pflegekraefte/
https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://www.rki.de/DE/Institut/Das-RKI/Geschichte/Kolonialmedizinisches-Erbe/kolonialmedizinisches-erbe-node.html
https://doi.org/10.3389/fpubh.2021.676783
https://doi.org/10.3389/fpubh.2021.676783


Spura, A., Kleinke, M., Robra, 
B.-P., & Ladebeck, N. (2017). Wie 
erleben Asylsuchende den Zugang zu 
medizinischer Versorgung? Bundes-
gesundheitsblatt – Gesundheitsfor-
schung – Gesundheitsschutz, 60(4), 
462–470.

Neff, J. et al. (2020). Structural 
Competency: Curriculum for Medical 
Students, Residents, and Inter-
professional Teams on the Struc-
tural Factors That Produce Health 
Disparities. In: MedEdPORTAL: the 
journal of teaching and learning 
resources, 16, 10888. https://doi.
org/10.15766/mep_2374-8265.10888.

Tamale, S. (2020). Decolonization 
and Afro-feminism. Ottawa: Daraja 
Press.

Tervalon, M. & Murray-García, J. 
(1998). Cultural humility versus 
cultural competence: A critical 
distinction in defining physician 
training outcomes in multicultural 
education. In: Journal of Health 
Care for the Poor and Underserved, 
9(2): 117–125.

Thavarasa, M. (2025). Postkolonia-
le Ansätze in der Antidiskriminie-
rungsarbeit: Welche Impulse können 
sie setzen? In: poco.lit. Online 
verfügbar über: https://pocolit.
com/2025/04/30/postkoloniale-ansa-
etze-in-der-antidiskriminierungs-
arbeit-welche-impulse-koennen-sie-
setzen/

Trouillot, M.-R. (1995). Silencing 
the past: Power and the production 
of history. Boston: Beacon Press.

Tsai, J., Lindo, E. & Bridges, K. 
(2021). Seeing the Window, Find-
ing the Spider: Applying Critical 
Race Theory to Medical Education 
to Make Up Where Biomedical Models 
and Social Determinants of Health 
Curricula Fall Short. In: Front 
Public Health. Jul 9;9:653643. doi: 
10.3389/fpubh.2021.653643. 

Tuck, E. & Yang, W. K. (2012). 
Decolonization is not a Metaphor. 
In: Decolonization: Indigeneity, 
Education & Society, 1(1): 1–40. 

von Unger, H., Scott, P. & Odu-
koya, D. (2019). Constructing 
Im/Migrants and Ethnic Minority 
Groups as ‘Carriers of Disease’: 
Power Effects of Categorization 
Practices in Tuberculosis Health 
Reporting in the UK and Germany. 
In: Ethnicities, 19(3): 518–534. 

von Unger, H. (2014). Partizi-
pative Forschung. Einführung in 
die Forschungspraxis. Wiesbaden: 
Springer VS.

Velho, A. (2011). Psychosoziale 
Auswirkung von Rassismus/Diskrimi-
nierung im Alltag. In: Alltägliche 
Diskriminierung und seelische Ge-
sundheit. Tagung vom 10. November 
2011. Bonn: Aachener Verein zur 
Förderung psychisch Kranker; Anti-
DiskriminierungsBüro (ADB) Köln; 
AWO Kreisverband Bonn / Rhein-Sieg 
e. V.; Landschaftsverband Rhein-
land; Sozialpsychiatrische Kompe-
tenzzentren Migration, S. 10–25. 

Verduzco-Gutierrez, M., Katz, N. 
B., Fleming, T. K., Silver, E. 
M., Hunter, T. L., El Sayed, N., 
Escalon, M. X., Lorello, G. R., 
& Silver, J. K. (2022). Author 
Diversity on Clinical Practice 
Guideline Committees. In: American 
journal of physical medicine & re-
habilitation, 101(5): 493–503. 

Vyas D.A., Eisenstein, L.G., & 
Jones, D.S. (2020). Hidden in 
Plain Sight - Reconsidering the 
Use of Race Correction in Clinical 
Algorithms. In: N Engl J Med. Aug 
27, 383(9): 874–882. 

Vogt, H., Piberger, P., & Lazari-
dou, F.B. (2025). Racism in medi-
cal education and the entanglement 
of contents and (con-)texts: a 
participative reflection on teach-
ing materials and the everyday 
experiences of racialized students 
and physicians in Germany. In: 
Front. Public Health 13:1436656. 
doi: 10.3389/fpubh.2025.1436656

Wallerstein, N. & Duran, B. 
(2018). Theoretical, historical 
and practice roots of CBPR. InN. 
Wallerstein, B. Duran, J. Oetzel, 
J. & M. Minkler (eds.), Communi-
ty-Based ParticipatoryResearch for 
Health: Advancing Social and Health 
Equity (pp. 17–29). Jossey-Bass.

Washington, H. (2006). Medical 
Apartheit. The Dark History of Med-
ical Experimentation on Black Amer-
icans from Colonial Times to the 
Present. New York: Anchor Books.

Williams, D.R., Lawrence, J. A., 
Davis, B.A., & Vu, C. (2019). Un-
derstanding how discrimination can 
affect health. In: Health services 
research, 54(2): 1374–1388. 

Williams, D. R., & Mohammed, S. 
A. (2013). Racism and health I: 
Pathways and scientific evidence. 
In: American Behavioral Scientist, 
57(8): 1152–1173.

Winkler, C., Babac, E (2022). 
Birth Justice. Die Bedeutung von 
Intersektionalität für die Beglei-
tung von Schwangerschaft, Geburt 
und früher Elternschaft. In: Öster-
reich Z Soziol, 47 (1): 31–58.

Wyatt, S. B., Williams, D. R., 
Calvin, R., Henderson, F. C., 
Walker, E. R., & Winters, K. 
(2003). Racism and cardiovascular 
disease in African Americans. The 
American Journal of the Medical 
Sciences, 325(6): 315–331.

Yeboah, A., Naib Majani, N., 
Brecht, A., Springmann, M.-L., 
Quadflieg, N.R., Gather, J., 
Faissner, M. (2024). Diversität in 
der sozialpsychiatrischen Ver-
sorgungslandschaft. Intersektio-
nalität als Tool der klinischen 
Praxis. In: Sozialpsychiatrische 
Informationen, 54(4): 52–57.

Zimmerer, J. (2023). From Windhoek 
to Auschwitz? Reflections on the 
Relationship between Colonialism 
and National Socialism. Oldenbourg: 
De Gruyter. 

Zuberi, T. & Bonilla-Silva, E. 
(eds.) (2008). White Logic, White 
Methods. Racism and Methodology. 
Lanham: Rowman & Littlefield.

7. Quellenverzeichnis 65

https://doi.org/10.15766/mep_2374-8265.10888
https://doi.org/10.15766/mep_2374-8265.10888
https://pocolit.com/2025/04/30/postkoloniale-ansaetze-in-der-antidiskriminierungsarbeit-welche-impulse-koennen-sie-setzen/
https://pocolit.com/2025/04/30/postkoloniale-ansaetze-in-der-antidiskriminierungsarbeit-welche-impulse-koennen-sie-setzen/
https://pocolit.com/2025/04/30/postkoloniale-ansaetze-in-der-antidiskriminierungsarbeit-welche-impulse-koennen-sie-setzen/
https://pocolit.com/2025/04/30/postkoloniale-ansaetze-in-der-antidiskriminierungsarbeit-welche-impulse-koennen-sie-setzen/
https://pocolit.com/2025/04/30/postkoloniale-ansaetze-in-der-antidiskriminierungsarbeit-welche-impulse-koennen-sie-setzen/


Impressum

Herausgeberin:

Koordinierungsstelle Gesamtstädtischer Aufarbei-
tungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit
Decolonize Berlin e. V.
Lausitzer Straße 10 
10999 Berlin 
www.decolonize-berlin.de
info@decolonize-berlin.de

Mitherausgeber*innen:

Muna Aikins, Shreyasi Bhattacharya, Mirjam Faissner, 
Tanja Gangarova, Awa Naghipour & Robel Abay 

Redaktion: 

Koordinierungsstelle Gesamtstädtischer Aufarbei-
tungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit

Lektorat: 

Fee Wüstenberg

Copyright: 

bei der Redaktion und den Autor:innen 

Gestaltung: 

www.planet-neun.de

Herstellung: 

Pinguin Druck GmbH, Berlin

Für die Inhalte der Publikationen ist allein die be-
zuschusste Institution verantwortlich. Die hier dar-
gestellten Positionen geben nicht den Standpunkt 
der Senatsverwaltung für Wirtschaft, Energie und 
Betriebe wieder.

Diese Veröffentlichung wurde gefördert durch die 
Landesstelle für Entwicklungszusammenarbeit 
(Senatsverwaltung für Wirtschaft, Energie und 
Betriebe).

https://decolonize-berlin.de/
mailto:info%40decolonize-berlin.de?subject=
mailto:https://planet-neun.de/?subject=




© Decolonize Berlin 2025


	Koloniale Kontinuitäten in der Berliner Medizin und Gesundheitsversorgung
	Zitationsvorschlag
	Zusammenfassung
	Inhaltsverzeichnis
	1.	Einführung – ­Koloniale ­Kontinuitäten ­erkennen und ­bearbeiten
	1.1	Zu unseren theore­tisch-disziplinären Verortungen, gesellschaftlichen Positionierungen und dekolonialen Arbeitsweisen
	1.2	Verflechtungen von Kolonialismus und Rassismus in ­Public Health: Koloniale Kontinuitäten, Antirassismus und Dekolonisierung
	1.3	Dekolonisierung als Praxis: Der Prozess zur Autor*innenschaft – Versuche, tradierte Logiken und ­Dominanzen aufzubrechen 
	1.4	Autor*innenliste und ­Zitiervorschlag – Wer steht wo und warum?

	2.	Schwerpunkte des Gutachtens
	2.1	Koloniale Wissensproduktion zu Gesundheit und Gesundheitsversorgung
	2.2	Institutionalisierungen von Wissen: Koloniale Kontinuitäten in Konzepten, Leitlinien und parallelen Versorgungsstrukturen
	2.3	Berliner Institutionen als koloniale Wirkungsmächte und Ausbildungsstätten
	2.4	Rassismus in der ­Gesundheitsversorgung und Recht auf Gesundheit
	2.5	Dekolonisierung als Alltagspraxis: Communities-­geführte Gesundheitsarbeit

	3.	Glossar
	4.	Policy Brief
	4.1	Problemfelder
	4.2	Lösungsansätze

	5.	Abkürzungsverzeichnis
	6.	Autor*innen des Gutachtens
	7.	Quellen­verzeichnis
	Impressum




