




Die Koordinierungsstelle
Gesamtstädtischer Aufarbeitungsprozess zu Berlins 

kolonialer Vergangenheit

Der Verein Decolonize Berlin e.V. setzt sich für die kritische Auseinandersetzung mit der Geschichte 
und Gegenwart von Kolonialismus und Rassismus, für die Anerkennung und Aufarbeitung kolonialen 
Unrechts und für eine gesamtgesellschaftliche Dekolonisierung ein. 

Der Verein ist 2019 aus einem zivilgesellschaftlichen Netzwerk Schwarzer, diasporischer, post-
kolonialer und entwicklungspolitischer Gruppen in Berlin hervorgegangen. Dieses Bündnis besteht wei-
terhin und arbeitet schwerpunktmäßig zu den Themen Bildung, Kulturpolitik, öffentlicher Raum und 
globale Zusammenarbeit. 

Seit 2020 ist Decolonize Berlin Träger der „Koordinierungsstelle für einen gesamtstädtischen 
Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit”. Die Koordinierungsstelle wurde vom Land 
Berlin beauftragt (Drucksache 18/1788), einen partizipativen Prozess für ein gesamtstädtisches 
Konzept zur Aufarbeitung der kolonialen Vergangenheit Berlins zu organisieren, der Ende 2021 ab-
geschlossen wurde. Die erarbeiteten Maßnahmen werden seit 2022 mit Begleitung der Koordinierungs-
stelle durch das Land Berlin umgesetzt. Im April 2023 wurde ein wichtiger Fortschritt erzielt, als der 
Senat den Beschluss zur Umsetzung des Aufarbeitungsprozesses (Drucksache 19/0954) fasste, der 
die politischen Forderungen und Maßnahmen aus dem Beteiligungsprozess aufgreift.

01DIE KOORDINIERUNGSSTELLE



Inhaltsverzeichnis

Die Koordinierungsstelle

Inhaltsverzeichnis

Danksagung

Mitgliedsvereine

Glossar

Vorwort

Gemeinsame Definition von "Dekolonial"

Zeitstrahl 2025

Von der Berliner Afrikakonferenz zur Anton-Wilhelm-Amo-Straße  
in Berlin-Mitte

Rückblick und Erwartungen:  Die UN-Dekade für Menschen 
afrikanischer Herkunft 

Dekolonisierung in Berlin gelingt nur gemeinsam 

In Erinnerung an Martha N’dumbe (1902–1945):  
Dekolonisierungspraktiken in Berlin

In memory of Martha N’dumbe (1902-1945):  
Decolonizing Practices in Berlin

Gemeinsame Erinnerungspraxis: Kolonialismus und  
Nationalsozialismus im Blick des Erinnerungsortes Ihnestraße

01

02

04

06

07

08

10

12

14

16

20

23

26

29

02 INHALTSVERZEICHNIS



Utopie als Widerstand 

Reparationen sind Geschichte! Positive Zukünfte 2050

Das Global Reparations Hub

Fortbildung zu kolonialen Kontinuitäten in der Sozialen Arbeit  
im SFBB

We Want Them Back-App

Mit offenen Infrastrukturen gegen Digitalen Kolonialismus: Wie wir 
koloniale Kontinuitäten im digitalen Raum aufbrechen können

Koloniale Kontinuitäten in der Berliner Medizin und Gesundheits- 
versorgung

Wirtschaftspolitik neu denken: Schritte zur Dekolonisierung

Ausblick 2026

Impressum

32

34

37

39

40

41

44

45

46

48

03INHALTSVERZEICHNIS



Danksagung
Die Arbeit von Decolonize Berlin e.V. und der Koordinierungsstelle lebt vom Engagement vieler: den 
Communities, zivilgesellschaftlicher Organisationen, engagierter Personen in Berliner Institutionen 
und zahlreicher Aktivist*innen. Ihnen allen danken wir für ihre Ideen, Zeit und Energie im Jahr 2025 - 
sichtbar wie auch im Hintergrund.

Ein besonderer Dank gilt den Menschen, die von Rassismus und Diskriminierung betroffen sind 
und dennoch Kraft und Mut für antikolonialen Widerstand aufbringen. Angesichts des aktuellen politi-
schen Klimas ist dieses Engagement unverzichtbar. Ohne euch wäre unsere Arbeit in Berlin nicht mög-
lich.

Herzlichen Dank auch an alle Autor*innen und Interviewpartner*innen für ihre inspirierenden Bei-
träge zu diesem Jahresbericht.

Ebenso danken wir den Vertreter*innen aus Verwaltung und Politik – insbesondere der Landes-
stelle für Entwicklungszusammenarbeit (LEZ) – für ihre verlässliche Unterstützung und dafür, die For-
derungen der Zivilgesellschaft in konkrete Praxis zu übersetzen.

04 DANKSAGUNG



05DECOLONIZE BERLIN 2025

Foto: Thabo Thi
ndi

Foto: Thabo Thindi

Foto: Thabo Thi
ndi

Foto: Thabo Thindi



06 MITGLIEDSVEREINE



Glossar
Dekolonialisierung 
bezeichnet den historischen Prozess der Entkolonisierung, der zur 
Beendigung der formellen Kolonialherrschaft und zur Erlangung staat-
licher Unabhängigkeit führte. Zwischen den 1940er Jahren und 2000 
erlangten 120 Kolonien und abhängige Territorien ihre Unabhängig-
keit.

Dekolonialität 
Angestrebter gesellschaftlicher/ globaler Zustand, in dem es keine 
Auswirkungen des Kolonialismus auf individueller, gesellschaftlicher 
oder globaler Ebene mehr gibt.

Dekolonisierung 
bezeichnet einen gesellschaftlichen Prozess, der darauf abzielt, 
Kolonialitäten auf lokaler und globaler Ebene zu bekämpfen und ab-
zubauen.

Kolonialismus
bezeichnet ein globales Unrechtssystem und eine Form der Gewaltherr-
schaft, die gekennzeichnet ist durch Entmenschlichung, gewaltsame 
Umstrukturierung aller Lebensbereiche und die Schaffung fundamentaler 
(globaler) Asymmetrien auf Grundlage rassistischer Ideologien. Ko-
loniale Kontinuitäten prägen auch heute noch die Welt und die Gesell-
schaft in Deutschland, zum Beispiel durch Rassismus. Daher muss die 
Aufarbeitung der Kolonialgeschichte die mittelbaren und unmittelbaren 
Folgen berücksichtigen.

Kolonialitäten 
Der peruanische Sozialwissenschaftler Aníbal Quijano schlug 1992 das 
Konzept der „Kolonialität der Macht“ vor. Kolonialität beschreibt 
hierbei die Auswirkungen und fortbestehenden Einflüsse des Kolonia-
lismus auf zeitgenössische gesellschaftliche und globale Strukturen. 
Dies umfasst nicht nur kolonialrassistische Machtgefüge, sondern auch 
moderne kapitalistische Herrschaftsformen.

07GLOSSAR



Im Jahresbericht und vor dem Hintergrund der 
geleisteten Arbeit im vergangenen Jahr stellten 
wir uns die Frage, wie wir unsere Themen verste-
tigen können. Vor allem die aktuellen politischen 
Herausforderungen und die damit verbundenen 
Krisen erschweren, weiterhin für eine offene Ge-
sellschaft zu arbeiten.

Unsere Antwort ist dennoch: Weitermachen, 
vernetzen, utopisch denken. 

Diese Haltung prägt auch unseren Zugang 
zum Thema Dekolonisierung: Wir verstehen De-
kolonisierung weiterhin als Querschnittsthema 
und Prozess, der viel Zeit und Ausdauer erfordert 
und der gemeinsam mit betroffenen Expert*innen 
erarbeitet und gestaltet werden muss. Der ers-
te Schritt besteht darin, koloniale Kontinuitäten 
sichtbar zu machen – in der Erinnerungspolitik, in 
gesellschaftlichen Strukturen und in globalen Be-
ziehungen. Der Zweite geht in die Erarbeitung von 
konkreten Maßnahmen, die Verwaltung und Poli-
tik dann umsetzen können, um Dekolonisierungs-
prozesse in verschiedenen gesellschaftlichen Be-
reichen zu vernetzen. Auch in diesem Jahr haben 
wir als Brücke zwischen Zivilgesellschaft und Ver-
waltung dazu beigetragen, diese Vernetzung zu in-
tensivieren. In zahlreichen Veranstaltungen, Fach-
gesprächen und Studien hat sich gezeigt, dass 
Dekolonisierung nicht als Einzelprojekt gedacht 
werden darf, sondern Ausdauer, Zeit und vor allen 
Dingen Allianzen braucht. 

Mit dem bundesweiten Vernetzungs-
treffen führen wir diese partizipativen Pro-
zesse fort. Die überarbeiteten Maßnahmen 
sind im Leporello „Utopie praktisch denken:  
Dekoloniale Maßnahmen und Handlungsfelder” 
zu finden. Damit knüpfen wir an unsere bisherigen 
Prozesse an und sichern Kontinuität in einer Zeit, 
in der politische und gesellschaftliche Unsicher-
heiten zunehmen.

Dieser Jahresbericht ist daher mehr als 
eine Bilanz der Arbeit der Koordinierungsstelle. 

Vielmehr dokumentiert er die Erfolge und He-
rausforderungen zivilgesellschaftlichen Enga-
gements bei der Auseinandersetzung mit der 
Berliner Kolonialgeschichte und lädt dazu ein, 
weiterzudenken, neue Bündnisse und Netzwerke 
zu knüpfen und nicht nachzulassen im Einsatz 
für eine offene, inklusive und solidarische Gesell-
schaft. 

Die zweite UN-Dekade für Menschen afrika-
nischer Herkunft (2025–2034) bietet eine weitere 
Möglichkeit, sich gegen Anti-Schwarzen Rassis-
mus einzusetzen. Dieser prägt die Lebensrealität 
vieler Menschen in Berlin und Deutschland immer 
noch.

Rassismus ist eine der Folgen von Kolonia-
lismus und dem transatlantischen Versklavungs-
handel. Idah Nabateregga (RAA Berlin) führt in 
ihrem Beitrag dazu aus, dass eine nachhaltige 
Bekämpfung von Anti-Schwarzem Rassismus 
eine dauerhafte, strukturell abgesicherte Zu-
sammenarbeit mit Schwarzen Communities und 
der Zivilgesellschaft braucht, denn auch hier 
geht es um eine kontinuierliche Sicherstellung 
der Grund- und Menschenrechte für alle Berli-
ner*innen.

Auch auf lokaler Ebene zeigen verschiede-
ne Projekte, wie Dekolonisierung konkret werden 
kann – im Gedenken, in der Umbenennung von Or-
ten und in der historischen Forschung.

Das Gespräch zwischen dem Bezirksstadt-
rat und einer Vertretung der Senatsverwaltung für 
Kultur zeigte beim Vernetzungstreffen auf, wie 
viel Potential in einer Zusammenarbeit zwischen 
Bezirk und Land bei der Erarbeitung von Erinne-
rungsorten liegt: die BVV-Treptow-Köpenick hat 
am 8.11.2023 beschlossen, im Treptower Park 
Gedenkstelen zu errichten, die an die erste deut-
sche Kolonialausstellung im Jahr 1896 erinnern, 
in deren Rahmen damals 106 Menschen aus ko-
lonisierten Ländern in einer sogenannten Völker-
schau „ausgestellt“ wurden. 

Vorwort

08 VORWORT



Wie wichtig jedoch ein multidirektiona-
les Erinnern ist, wird an der Neubenennung des 
Martha-Ndumbe-Platzes, ehemals Nettelbeck-
platz, deutlich. Martha N’dumbe war die Tochter 
von Dorothea Grunwaldt und Jacob N’dumbe, der 
während der oben erwähnten Gewerbeausstel-
lung nach Berlin kam und dann hier eine Familie 
gründete. Martha N’dumbe wurde während des 
Nationalsozialismus als sogenannte „Asoziale“ 
im Konzentrationslager Ravensbrück inhaftiert 
und ermordet. Der Historiker Robbie Aitkens hat 
zu ihrem Leben ausführlich geforscht und die 
Bedeutung der Umbenennung in seinem Beitrag 
diskutiert. Sowohl auf biografischer als auch in-
stitutioneller Ebene ist es wichtig, Geschichte(n) 
mehrdimensional zu denken – das zeigt auch das 
Interview mit Manuela Bauche zur Geschichte des 
Erinnerungsortes Ihnestraße 22 an der FU Berlin.   

Sie alle zeigen, wie lokales Engagement ge-
samtstädtische Prozesse prägt.

Der Wunsch nach einer stärkeren Vernet-
zung zwischen Akteur*innen der Erinnerungskon-
texte wurde im Jahr 2024 deutlich.

Unser Vernetzungstreffen mit dem Titel „Ge-
meinsam Erinnern, gemeinsam Handeln” mit Ak-
teur*innen, die sich mit Kolonialismus, Nationalsozi-
alismus und dem SED-Regime auseinandersetzen, 
ist ein erster Schritt, um strukturelle Gemeinsam-
keiten und Unterschiede in den Erinnerungs- und 
Gedenkpraxis gemeinsam zu diskutieren.

Für uns ist klar: es braucht eine vielfältige 
Erinnerungslandschaft und vielfältige Lernforma-
te in Berlin, um sich mit der deutschen Kolonial-
vergangenheit auseinanderzusetzen – von daher 
hoffen wir, dass die Umsetzung des Erinnerungs-
konzepts Kolonialismus Erinnern vom Berliner Se-
nat vorangetrieben wird.  

Beim bundesweiten Vernetzungstreffen wur-
de deutlich, wie viel Kraft in gemeinsamer Vision 
steckt: Zukunftsbilder zu entwerfen und mitein-
ander zu teilen, ist mehr als ein Gedankenexperi-
ment – es ist ein politischer Akt. Quincey Stumpt-
ner, Experte für intersektionale und dekoloniale 
Digitalpolitik stellt in seinem Beitrag die Frage: 
„Wie fühlt es sich an, im Jahr 2050 zu leben, in 
dem gerade die letzten Raten der Reparationszah-

lungen geflossen sind?“ – genau darum geht es: 
gesellschaftliche Zukunftsbilder zu gestalten und 
Schritt für Schritt daran mitzuwirken, sie Wirklich-
keit werden zu lassen.

Aus diesem Grund war es wichtig, Repa-
rationen im Rahmen des Heimaten-Festivals in 
Kooperation mit dem Global Reparations Hub zu 
thematisieren.

Auf einer internationalen Fachveranstaltung 
diskutierten Expert*innen, welche Rolle Repara-
tionen im Kontext von Dekolonisierung spielen. 
Unser Ziel: Netzwerke schaffen, Interessen bün-
deln und Ressourcen teilen, um globale Ungleich-
heit zu bekämpfen.

Die Frage nach gerechteren Beziehun-
gen zieht sich auch durch die internationale Zu-
sammenarbeit, zum Beispiel in Städtepartner-
schaften. Das Jubiläum der Städtepartnerschaft 
Berlin–Windhoek verdeutlichte, dass echte Part-
nerschaft nur gelingt, wenn koloniale Kontinuitä-
ten kritisch aufgearbeitet und der Völkermord an 
den Ovaherero und Nama in den Mittelpunkt des 
Erinnerns rückt. 

Aber auch im digitalen Raum stellt sich die 
Frage, wie koloniale Machtverhältnisse fortwir-
ken. 

Yannick Müller zeigt in seinem Beitrag auf, 
dass die Kontrolle über Infrastrukturen, Wissen 
und Daten zu einem wichtigen Zukunftsfeld ge-
hört, in der durch konkrete Maßnahmen wie Aus-
schreibungen, Quellcodes, Hostingpflichten und 
Governance-Strukturen ein Wandel angestoßen 
werden kann. 

So zeigt sich: Dekolonisierung umfasst alle 
Ebenen – von der Erinnerung bis zur digitalen In-
frastruktur.

All diese Beispiele zeigen, dass kontinuier-
liche Dekolonisierungsprozesse möglich sind 
– wenn sie gemeinsam gestaltet werden.  Daher 
sind Allianzen für unsere Arbeit zentral. Sie er-
möglichen Austausch, gegenseitige Unterstüt-
zung und gemeinsame Strategien, die weit über 
einzelne Projekte hinauswirken. 

Wir lassen uns nicht beirren. Wir gestalten, 
greifen ein, erinnern und kämpfen – konsequent, 
solidarisch und mit der Kraft der Utopie.

09VORWORT



Gemeinsame Definition 
von ‘Dekolonial’

Worüber sprechen wir eigentlich, wenn wir von 
dekolonialen Prozessen und einer dekolonialen 
Zukunft der Berliner Stadtgesellschaft sprechen? 

Wir verstehen darunter ein prozesshaftes 
Denken, das sowohl den Status quo und im glei-
chen Atemzug die Vergangenheit und die (ima-
ginierten) Zukünfte auf ihre Machtverhältnisse, 
Sichtbarkeiten und Perspektiven hinterfragt. De-
kolonialität ist das Ziel dieser Prozesse: Eine Zu-
kunft, in der Gesellschaften nicht mehr von den 
Auswirkungen der kolonialen Vergangenheit ge-
prägt sind.

‘Dekolonial’ ist kein feststehender, einheit-
lich definierter Begriff, sondern ein dynamisches 
Konzept, das in verschiedenen Kontexten unter-

schiedliche Bedeutungen, Konzepte und Wis-
senstraditionen aufgreift. Gemeinsam ist diesen 
Ansätzen, dass ‘dekolonial’ nicht nur eine theo-
retische Position, sondern eine Haltung und Pra-
xis beschreibt, die sich laufend weiterentwickelt. 
Dekolonialität bedeutet, die fortwirkenden kolo-
nialen Kontinuitäten in Wissen, Strukturen und 
gesellschaftlichen Machtverhältnissen sichtbar 
zu machen und aktiv zu transformieren – über 
symbolische Gesten hinaus und bis in den Kern 
bestehender Systeme, einschließlich materieller 
Ressourcen der Machtverteilungen

Gleichzeitig ist ‘Dekolonial’ ein Wort, das 
nicht von Institutionen allein definiert werden 
darf. Es lebt von den Stimmen derjenigen, die 

10 GEMEINSAME DEFINITION VON ‘DEKOLONIAL’



von kolonialer Gewalt betroffen sind, und von 
den Kämpfen der Zivilgesellschaft, die seit Jahr-
zehnten auf Anerkennung, Gerechtigkeit und Ver-
änderung drängen. Institutionelle Versuche, den 
Begriff allein in Leitbildern oder Strategien zu 
fixieren, laufen Gefahr, seine Radikalität zu ver-
wässern. ‘Dekolonial’ bleibt deshalb ein Begriff im 
Widerstand – gegen die koloniale Vergangenheit 
und gegen ihre bis heute wirksamen Spuren.

Historische Dimension

Ursprung und Bedeutung von ‘Dekolonial’ sind 
untrennbar mit antikolonialen Kämpfen ver-
bunden. Bewegungen in Afrika, Asien und den 
Amerikas haben nach dem Ende der formalen 
Kolonialherrschaft gezeigt, dass Kolonialismus 
nicht verschwindet, sobald Staaten unabhängig 
werden. Stattdessen bestehen Formen kolonia-
ler Macht weiter – in ökonomischen Abhängig-
keiten, in Sprach- und Wissenshierarchien, in 
rassistischen Strukturen. Der Begriff der ‘Kolo-
nialität’ (Mignolo, Quijano)1 verweist auf genau 
diese Kontinuitäten. ‘Dekolonial’ benennt die 
Praxis, diesen fortbestehenden Strukturen etwas 
entgegenzusetzen.

Praxis statt Etikett

‘Dekolonial’ darf nicht als Schlagwort stehen blei-
ben. Die Kritik an einer rein symbolischen Ver-
wendung ist breit dokumentiert: Museen, Univer-
sitäten oder Kulturinstitutionen berufen sich auf 
‘Dekolonialisierung’, ohne ihre Machtverhältnisse 
tatsächlich zu verändern. Dekolonialität verlangt 
mehr als Gedenktafeln oder Wortänderungen – 
sie fordert eine Umverteilung von Ressourcen, 
eine Neubewertung von Wissensformen und ein 
Eingreifen in tief verwurzelte Strukturen. Der An-
spruch ist radikal, weil er nicht nur an der Ober-
fläche kratzt, sondern bestehende Ordnungssys-
teme infrage stellt.

Stimmen im Zentrum

Decolonize Berlin, wie auch zahlreiche Initiati-
ven weltweit betonen: Wer über ‘Dekolonialität’ 
spricht, darf nicht über die Köpfe der Betroffenen 
hinweg sprechen. Die Erfahrungen Schwarzer 
Menschen, Indigener und People of Color bilden 
den Ausgangspunkt. Ihre Stimmen geben der de-
kolonialen Praxis Richtung. Institutionen können 
Räume öffnen, finanzielle Mittel bereitstellen und 
Strukturen anpassen – definieren können sie den 
Begriff nicht. Es handelt sich um ein kollektives 
Projekt, das sich im Austausch, im Streit und in 
der Praxis entfaltet.

Ein offenes, lebendiges Konzept

‘Dekolonial’ ist deshalb weniger eine fertige De-
finition als ein Orientierungshorizont. Es ist ein 
‘living concept’, das in Bewegung bleibt, weil 
auch Machtverhältnisse in Bewegung sind. 
Jede Generation, jede Community, jeder Kontext 
bringt neue Akzente ein: sei es die Forderung 
nach Rückgabe von Kulturgütern, die Sichtbar-
machung kolonialer Straßennamen, die Dekolo-
nisierung von Lehrplänen oder die Kritik an glo-
balen Lieferketten. Das Gemeinsame ist weitaus 
mehr als eine Liste von Maßnahmen, es ist die 
Haltung, koloniale Kontinuitäten nicht hinzuneh-
men, sondern sie sichtbar zu machen und zu ver-
ändern.

Ausblick

Eine gemeinsame Definition des Begriffs ‘Dekolo-
nial’ muss daher zweierlei leisten: Sie muss Orien-
tierung geben, ohne den Begriff abzuschließen. 
Und sie muss den politischen Kern wahren: De-
kolonialität bedeutet Veränderung – nicht kosme-
tisch, sondern strukturell. Es geht um eine Stadt, 
eine Gesellschaft und eine Welt, die nicht länger 
auf kolonialen Ungleichheiten aufbaut, sondern 
auf gerechteren Verhältnissen.

1 Quijano, Aníbal. „Kolonialität der Macht, Eurozentrismus und Lateinamerika.“ Übersetzt von Jens Kastner,  
	Turia + Kant, 2010.
	Mignolo, Walter D. „Epistemischer Ungehorsam: Dekoloniale Optionen.“ Turia + Kant, 2011.

11GEMEINSAME DEFINITION VON ‘DEKOLONIAL’



April 
 
Werkstatt „Dekoloniale  
Ansätze in der  
sozialpädagogischen  
Arbeit“

Juni

Open-Source-Meet-Up für die 
„We Want Them Back-App“

Februar 
 
Veröffentlichung der 
Studie „Wirtschaftspolitik 
neu denken: Schritte zur 
Dekolonisierung“

Gesamtstädtischer Aufarbeitungsprozess zu 
Berlins kolonialer Vergangenheit

Zeitstrahl 2025

12 ZEITSTRAHL 2025



Juli
�
„Zukunftskonferenz und 
bundesweites Vernetzungs-
treffen: Dekolonisierung 
trotz alledem!“

November 
 
„Reparations now!“ -  
gemeinsame Veranstaltung 
mit dem heimaten-Netzwerk 
und in Kooperation mit dem 
Global Reparations Hub

November

„Reframing Relations:  
Memories, Justice,  
Cooperation“ im Rahmen 
des Jubiläums „25 Jahre 
Partnerstädte Windhoek – 
Berlin“

Foto: Thabo Thindi

13ZEITSTRAHL 2025



Anhand der Anton-Wilhelm-Amo-Straße zeigt 
sich exemplarisch, wie lange die Veränderung 
von kolonialen Strukturen in der Stadt dauert: Die 
ersten parlamentarischen Spuren zur Benennung 
der Anton-Wilhelm-Amo-Straße in Berlin-Mitte 
gehen zurück in das Jahr 2005. In der Drucksa-
che 1711/II wurde das Bezirksamt ersucht, eine 
kritische Auseinandersetzung mit Kolonialismus 
im öffentlichen Stadtbild politisch wie organisa-
torisch auszuführen. 20 Jahre später ist es so-
weit: Ein rassistischer Straßenname wird ersetzt 
mit der Würdigung des ersten bekannten afrikani-
schen Philosophen, der in Deutschland lebte und 
lehrte: Anton Wilhelm Amo. Bereits Jahrzehnte 
zuvor hatten Schwarze Selbstorganisationen und 
PAD (People of African Descent) in Deutschland 
auf strukturellen Rassismus aufmerksam ge-
macht. Die Umbenennung ist ein Erfolg dieser 
Arbeit und stellt einen starken Perspektivwech-
sel dar.

Parallel dazu werden im Afrikanischen Vier-
tel Gedenkstelen zu den bisherigen Umbenennun-
gen eingeweiht. Sie erinnern an den antikolonialen 
Widerstand von Anna Mungunda, Cornelius Fre-
dericks, Emily und Rudolf Duala Manga Bell sowie 
an die Maji-Maji-Bewegung, die schon vor einigen 
Jahren im öffentlichen Raum gewürdigt wurden. 
An der Erarbeitung der Gedenkstele am Pekinger 
Platz, an der Kiautschoustraße und an der Samoa-
straße hat der Verein korientation maßgeblich mit-
gewirkt. Dieser Prozess hat afrodiasporische und 
asiatisch-diasporische Communities enger mitei-
nander verbunden. 

Lucy Lameck in Neukölln und Audre Lorde 
in Kreuzberg sind weitere Beispiele für einen Per-
spektivwechsel in der Erinnerung an den Kolonia-
lismus. In den Berliner Bezirken Mitte, Kreuzberg, 
Schöneberg, Prenzlauer Berg und weiteren Bezir-
ken wurden zudem Stolpersteine zur Erinnerung 
an Schwarze Menschen verlegt, die in der Zeit des 
deutschen Faschismus verfolgt und zum Teil er-
mordet wurden. Ein weiteres Beispiel dafür, wie 
der öffentliche Raum als Lernort begriffen werden 
kann, sind Gedenktafeln, die an Schwarze Men-
schen erinnern, die in Berlin gelebt haben, wie bei-
spielsweise W. E. B. Du Bois, der Schauspieler und 
politische Aktivist Ludwig M’bebe M’Pessa alias 
Louis Brody oder der Kommunist und Panafrika-
nist Joseph Ekwe Bilé.

Von der Berliner Afrikakonferenz  
zur Anton-Wilhelm-Amo-Straße  

in Berlin-Mitte

Vorstand von Decolonize Berlin e.V.

14 VON DER BERLINER AFRIKAKONFERENZ ZUR ANTON-WILHELM-AMO-STRASSE IN BERLIN-MITTE



Im Bildungsbereich zeichnen sich ebenfalls 
Fortschritte ab, auch wenn wir weit davon ent-
fernt sind, Rassismen aus Schulbüchern entfernt 
oder diskriminierungssensible Klassenräume 
geschaffen zu haben. Der neue Rahmenlehrplan 
für Geschichte betont Globalgeschichte, kolonia-
lisierte Räume und marginalisierte Perspektiven 
als verbindliche Leitlinien. Damit verschiebt sich 
das Fach Geschichte in Richtung einer inklusi-
ven, globalen und postkolonial reflektierten Er-
innerungskultur. Im Lehrplan für Politik wird die 
Bedeutung von Diskriminierungsschutz und die 
Einbeziehung ungehörter Perspektiven hervor-
gehoben.

Gleichzeitig zeigen sich weiterhin struktu-
relle Herausforderungen in der Aufarbeitung der 
Berliner und gesamtdeutschen Kolonialvergan-
genheit. Zivilgesellschaftliche Gruppen, die sich 
seit 2022 an der Aushandlung eines Berliner Kon-
zepts zu „Kolonialismus erinnern“ beteiligt haben, 
warten seit der Konzeptvorstellung 2024 auf die 
Veröffentlichung durch die Berliner Senatsverwal-
tung für Kultur. Die Senatsverwaltung für Bildung 
kürzt die Finanzierung für politische Bildung, ins-
besondere die Ansätze, die intersektionale, anti-
rassistische und queere Perspektiven sichtbar 
machen und Diskriminierungssensibilität fördern. 
Auf bundespolitischer und globaler Ebene sind 
die Einschränkungen für zivilgesellschaftliches 
Handeln, insbesondere für die Themen Rassis-
mus und Diversity, besonders deutlich: Wenn die 
Verwendung von gendergerechter Sprache, die 
weibliche, männliche und andere Geschlechtsfor-
men zulässt, in Schulen oder Ministerien verboten 
wird oder die Geschichte der Versklavung in den 
USA und Europa durch nationale Heldenerzählun-
gen ersetzt wird. So haben auch rechte Narrative 
Erfolg, wenn sie die Forderungen nach Gleich-
berechtigung und Schutz von marginalisierten 
Gruppen als „linke Ideologie“ framen. Obwohl die-
se Gleichberechtigung und der Diskriminierungs-
schutz gesetzlich verankert sind, wird er damit als 
unrechtmäßig erklärt. 

Straßennamenumbenennungen und Aufar-
beitung von Rassismus/Kolonialismus im öffent-
lichen Raum sind Ausdruck dieser gesetzlichen 

Verankerung von Gleichheit und damit wichtige 
Veränderungen auf symbolischer Ebene. Sie prä-
gen das kollektive Gedächtnis. Doch sie sind auch 
nur ein Teil eines umfassenden Prozesses zum 
Abbau von Machtstrukturen und autoritärem Den-
ken, die der Kolonialismus hinterlassen hat. Sie 
zeigen, was möglich ist, erinnern aber zugleich da-
ran, dass Dekolonisierung nie abgeschlossen ist. 
Koloniale Denkweisen wirken in Institutionen, Bil-
dungsinhalten und Eigentumsverhältnissen fort 
– diese müssen ebenso kritisch hinterfragt und 
verändert werden. Neben Symbolpolitik braucht 
es demnach auch konkrete Reparationsmaßnah-
men, etwa in Form der Rückgabe von Ancestors/
menschlichen Gebeinen von Vorfahren und ge-
raubten Kulturgütern, die immer noch im Besitz 
Berliner Museen sind, oder gerechter ökonomi-
scher Beziehungen. Dekolonisierung ist die tief-
greifende, kritische Auseinandersetzung mit Ge-
schichte, Macht und Rassismus in allen Bereichen 
des Lebens. Angesichts der immer stärker wer-
denden rechten und demokratiefeindlichen Par-
teien und Bewegungen sowie der rassistischen 
Angriffe auf Schwarze Menschen, Migrant*innen 
und Marginalisierten ist dies auch eine Einladung 
an alle Menschen in der Gesellschaft, miteinander 
ins Gespräch zu kommen und zu erörtern, in wel-
cher Gesellschaft wir leben wollen: Eine, die spal-
tet, oder eine, die eint?

Dekolonisierung erfordert kontinuierliche 
politische Arbeit, kritische Reflexion und den Mut, 
Machtstrukturen und dominierende Erzählungen 
in Frage zu stellen. Anton Wilhelm Amo kann uns 
hier als Vorbild dienen: Er stellte sich bereits im 
18. Jahrhundert mutig intellektuellen, sozialen 
und politischen Machtstrukturen entgegen. Er be-
hauptete seine Stimme in einer Gesellschaft, die 
ihn marginalisierte, und setzte sich für Gerech-
tigkeit und Gleichheit ein – lange bevor solche 
Begriffe in öffentlichen Debatten überhaupt ver-
handelt wurden. Mutig macht uns auch die soli-
darische Zivilgesellschaft in Berlin, die Kämpfe 
zusammenbringt und sich über unterschiedliche 
Erfahrungen und Lebensrealitäten hinweg für eine 
gerechte und inklusive Gesellschaft einsetzt. Da-
für danken wir allen sehr!

15VON DER BERLINER AFRIKAKONFERENZ ZUR ANTON-WILHELM-AMO-STRASSE IN BERLIN-MITTE



Dr. Idah Nabateregga

PROJEKTLEITUNG GLEICHSTELLUNGSBEGLEITGREMIUM 

Projektschwerpunkt UN-Dekade für Menschen afrikanischer Herkunft - 

RAA Berlin e.V.

Rückblick und Erwartungen: 
Die UN-Dekade für Menschen 

afrikanischer Herkunft1

16 RÜCKBLICK UND ERWARTUNGEN:  DIE UN-DEKADE FÜR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT



Die UN-Dekaden für Menschen afrikanischer 
Herkunft (2015–2024 und 2025–2034) ergän-
zen bestehende verbindliche völkerrechtliche 
Instrumente2 und adressieren spezifisch anti-
Schwarzen Rassismus (ASR). Mit den Zielen 
Anerkennung, Gerechtigkeit und Entwicklung 
fordert die Dekaden gezielte Maßnahmen gegen 
strukturellen Rassismus und Diskriminierung 
Schwarzer Menschen, Menschen afrikanischer 
Herkunft und afrodiasporischer Communities – 
auch in Deutschland3 sowie eine klare Verpflich-
tung zur historischen Aufarbeitung, institutio-
nellen Veränderung und zur aktiven Einbindung 
dieser Zielgruppe in politische Entscheidungs-
prozesse.

Berliner Engagement: Politischer  
Rahmen und Umsetzung

Erst 2019 erfolgte durch politischen Willen und 
nicht zuletzt durch den Druck zivilgesellschaft-
licher Akteur*innen aus den Schwarzen Com-
munities ein klares Bekenntnis: Der Senats-
beschluss vom 12. November bestätigte die 
Umsetzung der Dekadeziele sowie die kritische 
Auseinandersetzung mit Kolonialgeschichte 
und strukturellem Rassismus. Die damalige rot-
rot-grüne Koalition der Legislaturperiode 2016–
2021 - beauftragte hierfür die ehemalige Se-
natsverwaltung für Justiz, Verbraucherschutz 

und Antidiskriminierung, mit Unterstützung der 
Landesstelle für Gleichbehandlung – gegen Dis-
kriminierung (LADS).

Bereits im Vorfeld hatten Schwarze Com-
munities und zivilgesellschaftliche Initiativen 
entscheidende inhaltliche Vorarbeit geleistet. Ein 
strukturierter Konsultationsprozess4, der 2018 
unter der Leitung von ADEFRA e. V. initiiert wurde 
und intersektionale queer-feministische Perspek-
tiven einbezog, legte – unter Einbindung von über 
30 Selbstorganisationen – die Grundlage für den 
Aufbau nachhaltiger Strukturen und wirkte maß-
geblich an einer Diskursverschiebung mit. Dieser 
Prozess fand zwischen der Berliner Verwaltung 
und Schwarzen, afrikanischen sowie afro-dia-
sporischen zivilgesellschaftlichen Akteur*innen 
statt. Er mündete in mehreren modellhaften 
Projekten. Dazu gehörte etwa die „Prozessbe-
gleitung zur dialogischen Entwicklung von Maß-
nahmen zur Implementierung der UN-Dekade für 
Menschen afrikanischer Herkunft für die Berliner 
Verwaltung“ der RAA Berlin (2019). Aus diesem 
Projekt gingen zwei Ergebnisse hervor: ein ver-
waltungsinterner Maßnahmenplan sowie ein 
zivilgesellschaftlicher Maßnahmenkatalog5, der 
den Prozess aus Schwarzen Perspektiven kritisch 
reflektiert und kontextualisiert. Im Anschluss 
wurden zwei tragende Strukturen geschaffen: die 
Ansprechstelle „Beratung – Begleitung – Vermitt-

1	Der im August 2025 veröffentlichte Abschlussbericht der RAA Berlin mit dem Titel ‚Erste UN-Dekade für Menschen  
	afrikanischer Herkunft (2015–2024): Abschlussbericht über die im Rahmen der UN-Dekade vom Land Berlin ge- 
	förderte Projektarbeit unter besonderer Berücksichtigung des Projektschwerpunkts UN-Dekade der RAA Berlin e.V.‘  
	dokumentiert umfassend die Aktivitäten und Ergebnisse der ersten Dekade. Zugleich enthält der Bericht eine  
	rückblickende Bewertung sowie eine Einschätzung der Erwartungen an das Land Berlin im Hinblick auf die angekün-	
	digte Verlängerung der UN-Dekade bis 2034.  
	https://undekade.raa-berlin.de/fileadmin/user_upload/RAA_Abschlussbericht_UN-DEKADE___2015_-_2024___27_08_2025.pdf
2	Wichtige völkerrechtliche, EU- und nationale Regelungen zur Bekämpfung von ASR und Diskriminierung. 
	https://undekade.raa-berlin.de/un-dekade/default-title#c176
3	Anerkennung, Gerechtigkeit und Entwicklung - Abschlussbericht des Beirats der Koordinierungsstelle zur na- 
	tionalen Umsetzung der UN-Dekade für Menschen afrikanischer Herkunft (Mai 2025)., 
	https://www.bmbfsfj.bund.de/resource/blob/257782/404867a77df16ce317c1463b929df04a/abschlussbericht-un-dekade- 
	menschen-afrikanischer-herkunft-data.pdf
4	Die Ergebnisse dieses Konsultationsprozesses wurden in dem umfassenden Bericht „Sichtbarmachung der Diskrimi- 
	nierung und sozialen Resilienz von Menschen afrikanischer Herkunft“ dokumentiert: 
	https://undekade.raa-berlin.de/fileadmin/user_upload/downloads/Abschlussbericht_zur_Sichtbarmachung_der_ 
	Diskriminierung....pdf
5	Zivilgesellschaftlicher Maßnahmenkatalog für die Gleichstellung von Menschen afrikanischer Herkunft und zum 		
	Abbau von deren Diskriminierung durch anti-schwarzen Rassismus (ASR) - 
	https://undekade.raa-berlin.de/fileadmin/user_upload/Massnahmenkatalog_UN-Dekade-2021.pdf

17RÜCKBLICK UND ERWARTUNGEN:  DIE UN-DEKADE FÜR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT



lung“ &  das Gleichstellungsbegleitgremium, ein 
unabhängiger Expert*innenkreis zu ASR.6 Beide 
tragen maßgeblich zur strategischen Veranke-
rung rassismuskritischer Perspektiven in der Ber-
liner Verwaltung bei.

Zivilgesellschaftliche  
Initiativen: Schlüsselakteur*innen  
der Umsetzung

Organisationen wie EOTO e. V., ADEFRA e. V., Jo-
liba e. V., die Initiative Schwarze Menschen in 
Deutschland (ISD), Decolonize Berlin, Dekoloniale, 
die Initiative Perspektivwechsel sowie weitere zi-
vilgesellschaftliche Akteur*innen leisten mit ihrer 
langjährigen Expertise und praxisnahen Arbeit 
einen zentralen Beitrag. Ihr Engagement fokussiert 
sich insbesondere auf die Bereiche Sichtbarma-
chung, gesellschaftliche Teilhabe, Empowerment 
sowie die Bekämpfung von Alltags- und institutio-
nellem Rassismus. Darüber hinaus entwickeln eini-
ge Akteur*innen Monitoring-Instrumente, Bildungs-
formate und Community-Organizing-Strategien, die 
speziell auf Menschen afrikanischer Herkunft und 
andere rassistisch markierte Gruppen ausgerichtet 
sind. Diese vielfältige (Projekt)Arbeit verdeutlicht: 
Eine nachhaltige und wirksame Bekämpfung von 
ASR erfordert eine dauerhafte, strukturell abgesi-
cherte Zusammenarbeit mit der Zivilgesellschaft 
– insbesondere mit jenen Akteur*innen, die aus 
der Community selbst heraus agieren und über er-
probtes Wissen sowie vertrauensvolle Netzwerke 
verfügen.

Erfolge und strukturelle Lücken

Die erste UN-Dekade für Menschen afrikanischer 
Herkunft hat wichtige Impulse gesetzt und zent-
rale Fortschritte erzielt, die als Grundlage für eine 
langfristige institutionelle Verankerung dienen 
können. Zu den wesentlichen Errungenschaften 
zählen:

	 - Sichtbarmachung von Diskriminierung und  
		  strukturellen Barrieren, insbesondere im  
		  Kontext von ASR
	 - Einbindung Schwarzer Perspektiven in poli- 
		  tische Entscheidungs- und Gestaltungspro- 
		  zesse
	 - Aufbau intersektionaler und rassismuskriti- 
		  scher Diskurse, mit Fokus auf ASR und ASR- 
		  Kritik
	 - Entwicklung verwaltungsinterner Maßnah- 
		  men und konkreter Handlungsempfehlun- 
		  gen
	 - Stärkung zivilgesellschaftlicher Netzwerke 
		  sowie der Aufbau solidarischer Bündnisse  
		  zwischen Rassismus markierten Commu- 
		  nites
	 - Vertiefte konzeptionelle Auseinandersetzung  
		  mit Dekolonialität und die Verankerung ras- 
		  sismuskritischer Ansätze im Mainstream.
Dennoch bestehen weiterhin strukturelle Defizite – 
insbesondere hinsichtlich der verbindlichen insti-
tutionellen Verankerung, des Aufbaus langfristiger 
und planbarer Förderstrukturen sowie der syste-
matischen Einbindung zivilgesellschaftlicher Ex-
pertise. Ohne diese Voraussetzungen bleibt gesell-
schaftliche Teilhabe fragmentarisch und politische 
Gleichstellung unvollständig.

Ausblick: Die zweite UN-Dekade als 
strategische Verpflichtung

Die Verlängerung der Dekade bis 20347 ist kein 
symbolischer Akt, sondern ein klarer politischer 
Auftrag zur konsequenten Vertiefung und Ver-
stetigung der bisherigen Erfolge. Vor dem Hin-
tergrund des Rechtsrucks in der deutschen und 
europäischen Politik und des Erstarkens anti-
demokratischer Strömungen, der zunehmenden 
gesellschaftlichen Polarisierung sowie der sich 
verschärfenden politischen Debatten um Zuge-
hörigkeit, Migration und Gleichstellung - auch 

6	Über die RAA Projekte - https://undekade.raa-berlin.de/projekte
7	UN-Resolution adopted by the General Assembly
	on 17 December 2024. https://docs.un.org/en/A/RES/79/193 und die offizielle Aufrufung der zweite UN-Dekade unter -  
	https://www.ohchr.org/en/stories/2024/12/second-international-decade-people-african-descent-renews-call-recognition-	
	justice#:~:text=This%20Second%20International%20Decade%20is,people%20of%20African%20descent%20worldwide

18 RÜCKBLICK UND ERWARTUNGEN:  DIE UN-DEKADE FÜR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT



DR. IDAH NABATEREGGA

im Kontext von ASR ist festzustellen: Die demo-
kratische Grundordnung steht zunehmend unter 
Druck und befindet sich in einer akuten Bewäh-
rungsprobe. Antidemokratische und rassistische 
Positionen gewinnen an gesellschaftlicher wie 
politischer Legitimation, während errungene Fort-
schritte im Kampf gegen ASR und andere Formen 
struktureller Diskriminierung akut gefährdet sind. 
Gerade jetzt braucht es eine klare und verantwor-
tungsbewusste politische Haltung und belastba-
re Strukturen.
Berlin muss seinen Modellcharakter erneut unter 
Beweis stellen – mit:
	 - Einstellung eines*r Beauftragten für ASR
	 - Verabschiedung einer ressortübergreifen- 
		  den Landesstrategie & eines konkreten Ak- 
		  tionsplans zur Umsetzung
	 - Verankerung der zweiten Dekade im Koali- 
		  tionsvertrag
Diese Maßnahmen sind kein Selbstzweck, son-
dern notwendige Instrumente zur Sicherung de-
mokratischer Prinzipien, zur Förderung sozialer 
Gerechtigkeit und zur strukturellen Gleichstellung 
von Menschen afrikanischer Herkunft.

Fazit

Die zweite UN-Dekade darf nicht als bloße Fort-
führung verstanden werden, sondern als stra-
tegische Vertiefung. Sie bietet die Chance, 
symbolische Politik durch strukturverändernde 
Maßnahmen zu ersetzen: für mehr Gleichberech-
tigung, Sichtbarkeit, Teilhabe, Schutz und Ge-
rechtigkeit.

Berlin – als Stadt mit kolonialer Verant-
wortung und ihrer Vielfalt – steht in der Pflicht, 
die demokratische Substanz gegen rassisti-
sche Rückschritte zu verteidigen. Was es jetzt 
braucht, ist der politische Wille, bestehende An-
sätze zu verstetigen und die zweite Dekade als 
das zu begreifen, was sie ist: ein Auftrag zur 
gerechten und demokratischen Zukunftsgestal-
tung aus der Perspektive von Erinnerung und 
Verantwortung.

Mehr unter: 
https://undekade.raa-berlin.de

19RÜCKBLICK UND ERWARTUNGEN:  DIE UN-DEKADE FÜR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT



Dekolonisierung 
in Berlin gelingt nur 

gemeinsam
Koordinierungsstelle

20 DEKOLONISIERUNG IN BERLIN GELINGT NUR GEMEINSAM



Berlin versteht sich gern als Stadt der Erinnerung 
– an vielen Orten der Stadt überlappen sich Er-
innerungsgeschichten und ermöglichen es, sich 
mit (de)kolonialen Geschichten auseinanderzu-
setzen. Berlin steht zugleich vor der Aufgabe, 
koloniale Kontinuitäten sichtbar zu machen und 
abzubauen. Die Struktur des föderalen Systems 
eröffnet dabei besondere Chancen: Sie ermög-
licht die Etablierung einer pluralen Erinnerungs-
kultur, in der auf kreative, demokratische und mul-
tiperspektivische Weise an historisches Unrecht 
und an die vielfältigen Widerstände dagegen er-
innert werden kann. Das gelingt nur, wenn Bezirk, 
Land und Bund ihre unterschiedlichen Zuständig-
keiten nicht nebeneinander, sondern miteinander 
wahrnehmen. Dekolonisierung ist Querschnitts-
arbeit: Sie vollzieht sich einerseits ebenenüber-
greifend im föderalen System, das heißt zwischen 
Bund, Ländern und Kommunen, die jeweils eigene 
Zuständigkeiten und Akzente in der Erinnerungs-
kultur setzen. Andererseits ist sie auch inhaltlich 
eine Querschnittsaufgabe und betrifft Kultur- und 
Bildungspolitik, Stadtentwicklung, Wissenschaft, 
Wirtschaft und internationale Zusammenarbeit. 
Nötig sind klare Verfahren, verlässliche Finanzie-
rung – und eine gemeinsame Sprache über die 
Ebenen hinweg.

Strukturen statt bloß Projekte 

Die Kraft dekolonialer Erinnerung liegt in der Ver-
zahnung von dezentralen und zentralen Forma-
ten. Gedenkorte in den Bezirken schaffen niedrig-
schwellige Zugänge – besonders für Schulen und 
lokale Communities. Im Kiez machen sie verbor-
gene Erinnerungsgeschichten sichtbar, holen die 
Auseinandersetzung mit dem Kolonialismus in 
den Alltag und zeigen, dass koloniale Strukturen 
alle Lebensbereiche durchdringen. So wird Ge-
schichte nicht abstrakt, sondern vor Ort erfahr-
bar – an den Straßen, Plätzen und Häusern, die 
wir täglich passieren. Aus vielen kleinen Orten 
entsteht ein dichtes Netz der Erinnerungen, das 
sich in die Gegenwart einschreibt und sie zugleich 
befragt. Zentrale Erinnerungsarbeit entfaltet da-
rüber hinaus eine starke symbolische Wirkung. 

Wirksam ist beides nur, wenn die Ebenen koordi-
niert handeln und auf einem gemeinsamen, stabi-
len Fundament stehen. 

Ein Kernproblem bleibt die Kurzfristigkeit: 
Förderungen sind oft projektgebunden, befristet 
und prekär. Dadurch wird dekoloniale Arbeit anfäl-
lig für politische Stimmungslagen und finanzielle 
Engpässe. Berlin braucht deshalb langfristige 
Strukturen – kontinuierliche Budgets, bezahlte 
Stellen auch in der Zivilgesellschaft und dauer-
hafte Erinnerungsorte.

Wo die Arbeit konkret wird:  
die Bezirke 

In den Bezirken wird koloniale Geschichte greifbar 
– in Straßenräumen, Parks, Museen, Archiven und 
in der Bildungsarbeit vor Ort. Beispiele wie Trep-
tow-Köpenick zeigen, wie Erinnerung beginnt: mit 
Ausstellungen, künstlerischen Interventionen und 
politischen Beschlüssen. In Treptow-Köpenick 
wurde im Rahmen der Gewerbeausstellung von 
1896 die erste deutsche Völkerschau veranstal-
tet. Das Bezirksmuseum widmet diesem Thema 
die Dauerausstellung zurückgeschaut und plant 
derzeit die Einrichtung eines dezentralen Erinne-
rungsortes am Karpfenteich im Treptower Park – 
genau an jenem Ort, an dem einst 106 Personen 
über mehrere Monate hinweg zur Schau gestellt 
wurden. 

Künstlerische und kreative Interventionen 
wie der Hörspaziergang zurückerzählt haben ein 
parteiübergreifendes Bewusstsein für diesen Teil 
der Geschichte in Treptow-Köpenick geschaffen 
und letztlich zu dem Beschluss geführt, am Karp-
fenteich einen dezentralen Erinnerungsort einzu-
richten. Gleichzeitig sind es jedoch gerade die Be-
zirke und Kommunen, in denen die Ressourcen für 
eine solche Erinnerungskultur am knappsten sind.  

Sollen Bezirke Verantwortung tragen, brau-
chen sie verlässliche personelle Kapazitäten und 
Planungssicherheit über Projektzyklen hinaus. 
Landes- und Bundesmittel müssen so ausge-
staltet sein, dass sie lokale Vorhaben langfristig 
stützen, anstatt in administrativen Hürden zu ver-
sanden. 

21DEKOLONISIERUNG IN BERLIN GELINGT NUR GEMEINSAM



Die Rolle des Landes: koordinieren, 
verstetigen, skalieren 

Die Verantwortung dafür, dass kritisch an den 
Kolonialismus erinnert wird, liegt dabei bei allen 
Ebenen: Wenn es die Verantwortung der Bezirke 
ist, dafür zu sorgen, dass das Thema in den Nach-
barschaften sichtbar ist, dann ist es auch die Ver-
antwortung des Landes Berlin, die besondere Ver-
antwortung als ehemalige Reichshauptstadt und 
politisches Zentrum deutlich zu machen. Gleich-
zeitig trägt der Bund als Nachfolgestaat des 
Kaiserreichs die rechtliche, politische und erin-
nerungspolitische Verantwortung, an die Verbre-
chen in den Kolonien im Namen des Deutschen 
Reichs zu erinnern.  

Berlin spannt den Rahmen für Erinnerung, 
bündelt Programme und verknüpft zentrale mit 
dezentralen Orten. Doch nur transparente Verfah-
ren und die frühe Einbindung der Zivilgesellschaft 
geben diesem Gerüst Leben. Der Bund setzt die 
äußeren Linien: Er finanziert mit, sorgt für Konti-
nuität und trägt Verantwortung – von Repatriie-
rung bis zu internationalen Partnerschaften. Erst 
im Zusammenspiel entsteht ein Fundament, das 
dauerhafte Orte und eine lebendige Praxis ermög-
licht. 

Partizipation der Zivilgesellschaft – 
mit Wirkung 

Leitlinien und Programme entfalten nur dann 
Glaubwürdigkeit, wenn betroffene Communities 
und zivilgesellschaftliche Initiativen wirksam be-
teiligt sind. Ihre Mitwirkung sollte strukturell ver-
ankert sein – etwa in Beiräten und Arbeitsgrup-
pen mit klaren Rechten, transparenten Abläufen 
und Rückkopplung in die Entscheidungsebenen. 
Förderlogiken sollten Kooperation belohnen, 
statt Konkurrenz zu verschärfen, damit Wissen, 
Beziehungen und Verantwortung vor Ort wachsen 
können. 

Berlin als Lernraum 

Die Auseinandersetzung mit Kolonialismus ist 
in Berlin vielstimmig. Dazu gehört, ostdeutsche 
Erinnerungserfahrungen einzubeziehen und he-
gemoniale Deutungen zu hinterfragen. Gerade 
diese Vielfalt eröffnet differenzierte Zugänge 
für Schulen, Nachbarschaften und Institutionen. 
Wenn Land und Bezirke diese Perspektiven aktiv 
einbinden – und der Bund entsprechende Forma-
te unterstützt –, entsteht ein Lernraum, der über 
Berlin hinausweist. 

Dekolonisierung ist kein Zusatzprogramm, 
sondern Teil eines demokratischen Selbstver-
ständnisses. Bezirk, Land und Bund tragen jeweils 
eigene Verantwortung – wirksam wird sie erst in 
der abgestimmten Zusammenarbeit und in Ko-
operation mit der Zivilgesellschaft. Berlin braucht 
klare Zuständigkeiten, mehrjährige und faire För-
derstrukturen sowie verbindliche Beteiligung. 
Die bei Decolonize Berlin angesiedelte Koordinie-
rungsstelle ist seit 2020 als verlässliche Partnerin 
tätig und fungiert als Brücke zu den Schwarzen, 
migrantischen und diasporischen Communities 
in Berlin. Wo diese Komponenten zusammenkom-
men, zeigt sich: Dekolonisierung kann gelingen 
– als gemeinsame, verlässliche Praxis über alle 
Ebenen hinweg.

1 Drs.Nr.: IX/0312 Nr.: 0343/21/23, https://bvv-treptow-koepenick.berlin.de/pi-r/vo020_r.asp?VOLFDNR=7305 

22 DEKOLONISIERUNG IN BERLIN GELINGT NUR GEMEINSAM



In Erinnerung an 
Martha N’dumbe (1902–1945): 

Dekolonisierungspraktiken 
in Berlin

Professor Robbie Aitken 

Sheffield Hallam University

Berlin ist eine Stadt, deren Geschichte im öffent-
lichen Raum überall sichtbar ist. An Gebäuden, in 
Museen, in Straßennamen, auf Informationssäu-
len sowie in Form von Denkmälern, Gedenktafeln, 
Stolpersteinen oder Statuen, bis hin zu histori-
schen Bildern in Bahnhöfen – Deutschlands und 
Berlins Vergangenheit ist überall präsent. Die 
Vergangenheit, wie sie festgehalten wird und wie 
die Stadt und ihre Bewohner*innen dargestellt 
werden ist unwiderruflich subjektiv und oft auch 
widersprüchlich: Berlin, die Stadt der Dichter*in-
nen und Denker*innen; eine Stadt, geprägt von 

Diktaturen und Revolutionen; die hedonistische, 
trendige, moderne Hauptstadt einer jungen Repu-
blik; eine von zwei Weltkriegen gezeichnete Stadt; 
eine, die geteilt und dann wiedervereinigt wurde; 
eine kosmopolitische, fortschrittliche und weltof-
fene Metropole. Berlin hat gezeigt, dass es in der 
Lage ist, sich mit seiner gewalttätigen und trau-
matischen Vergangenheit auseinanderzusetzen, 
indem es die Verantwortung für die Verbrechen 
des Holocausts anerkennt. Aber die Vergangen-
heit, an die erinnert wird, begünstigt vor allem 
seine – im Gegensatz zu ihren – Geschichten 

Fo
to

: 
Th

ab
o 

Th
in

di

23IN ERINNERUNG AN MARTHA N’DUMBE (1902–1945): DEKOLONISIERUNGSPRAKTIKEN IN BERLIN



1 Zu den „Blacktivist“-Bemühungen in europäischen Hauptstädten siehe Kelly, N. und Vassell, O. (Hrsg.) (2023). 	
	Mapping Black Europe: Monuments, Markers, Memories. Transcript, Bielefeld.
2 Dieses lächerliche Argument wurde von der konservativen Gruppe Initiative pro Afrikanisches Viertel verwendet, 	
	die versuchte, die Umbenennung von Straßen mit Bezug zur kolonialen Vergangenheit in Wedding zu verhindern. 		
	Barwick-Gross, C. und Kulz, K. (2024). Local Struggles, Global Issues in Journal of Race, Ethnicity, and the 	
	City, 5/2, S.123. 

3 Yeboah, A. (2024). (De)Colonial Berlin Spatializations of German Colonialism in Egbers, V. et.al (Hrsg.),  
	Architectures of Colonialism: Constructed Histories, Conflicting Memories. De Gruyter Brill, Berlin, S.251. 
4 ISD und Decolonize Erfurt setzten sich dafür ein, das Nettelbeck-Ufer in Erfurt zu Ehren des schwarzen  
	Deutschen Gert Schramm, der im KZ-Buchenwald inhaftiert war, umzubenennen.

und macht keine Referenz zur langandauernden 
Anwesenheit von Menschen afrikanischer und 
asiatischer Herkunft. Auch wird versäumt, sich 
kritisch mit der Rolle Berlins und Deutschlands im 
internationalen Versklavungshandel und europäi-
schen Imperialismus und deren Vermächtnissen 
auseinanderzusetzen. 

In dieser Hinsicht unterscheidet sich Berlin 
nicht von anderen europäischen Städten wie Bris-
tol, Lissabon, Liverpool, Brüssel und vielen ande-
ren, die sich schwertun, sich adäquat mit der Fra-
ge auseinanderzusetzen, wie Vorstellungen von 
Rasse - oft umschrieben als Kultur oder Religion 
- und wie Rassismus, Imperialismus und weiße 
Privilegien das städtische Umfeld und das Leben 
der Stadtbewohner*innen geprägt haben und wei-
terhin prägen. Was viele dieser Städte ebenfalls 
gemeinsam haben, ist, dass Schwarze, asiatische, 
afro- und asiatisch-diasporische Wissenschaft-
ler*innen, Aktivist*innen und zivilgesellschaftli-
che Gruppen seit Jahrzehnten unermüdlich daran 
arbeiten, die Art, wie wir gedenken zu diversifi-
zieren und historisch unterschätzte Bereiche an-
zuerkennen.1 Die Umbenennung von Straßen und 
das Anbringen von Gedenktafeln und Aufstellen 
von Informationssäulen gehören zu den Strate-
gien, die in Berlin erfolgreich angewandt wurden, 
um den öffentlichen Raum zu dekolonisieren. An-
getrieben von der Initiative Schwarze Menschen 
in Deutschland (ISD) und dem Bündnis Decoloni-
ze Berlin sind diese Initiativen weit davon entfernt, 
„sinnlose und nutzlose symbolische Maßnahmen“ 
zu sein.2 Es geht darum, eine breitere Debatte da-
rüber anzustoßen, wessen Geschichte gewürdigt 
wird oder nicht. Sie fordern Anerkennung und Re-
präsentation sowie die Schaffung neuer, inklusi-
ver öffentlicher Orte der Wissensvermittlung, die 

alternative Perspektiven zur vorherrschenden Ge-
schichtsschreibung bieten. 

Die kürzlich erfolgten Umbenennungen von 
Berliner Straßen ehren Persönlichkeiten und Be-
wegungen des antikolonialen Widerstands. Bei-
spiele sind der Manga-Bell-Platz (2022), die Corne-
lius-Fredericks-Straße (2022), die Maji-Maji-Allee 
und Anna-Mungunda-Allee (2024). In diesen Fällen 
wurde der Fokus von der deutschen Kolonialmacht 
auf Geschichten von „Empowerment und Befrei-
ung” verlagert.3 Die viel beachtete Umbenennung 
der M*-Straße, die jetzt nach dem ghanaischen 
Philosophen Anton Wilhelm Amo (ca. 1703 – ca. 
1759) (2025) benannt ist, und die Einweihung der 
Gedenktafeln für die Kameruner Martin Dibobe 
(2016), Joseph Ekwe Bilé (2022) und Louis Brody 
(2024) sowie des Tansaniers Mtoro Bakari (2024), 
zeugen von der langen Geschichte des antikolo-
nialen und antirassistischen Aktivismus von in 
Deutschland lebenden Afrikaner*innen. Sie rückt 
außerdem die lange Präsenz Schwarzer Men-
schen in Deutschland ins Blickfeld.

Ein weiteres wichtiges Ergebnis der Arbeit 
von Decolonize Berlin, seinen Partner*innen und 
Verbündeten ist die Umbenennung des Nettel-
beckplatzes in Berlin-Wedding.4 Seit 1884, als 
Deutschland erstmals offiziell Gebiete in Afrika 
besetzte, war dieser Platz nach Joachim Nettel-
beck (1738-1824) benannt - einem preußischen 
Seefahrer, Sklavenhändler und Propagandisten 
für die preußische Überseeexpansion. Er wird 
nun zu Ehren der Schwarzen Deutschen Martha 
N´dumbe umbenannt, die am 5. Februar 1945 im 
Konzentrationslager Ravensbrück ermordet wur-
de. Martha ist eine würdige Wahl. Ihre Lebens-
geschichte ist vielschichtig5 und umfasst die 
Geschichte von ‚Rasse‘, Gender, Imperialismus, 

24 IN ERINNERUNG AN MARTHA N’DUMBE (1902–1945): DEKOLONISIERUNGSPRAKTIKEN IN BERLIN



Nationalsozialismus und von Schwarzen Deut-
schen im Allgemeinen. 

Martha wurde am 27. Juli 1902 in Berlin 
als Tochter von Dorothea Holl aus Hamburg und 
Jakob N’dumbe aus Douala, Kamerun, geboren. 
Kolonialismus brachte ihren Vater nach Berlin, wo 
er sich später, wie Hunderte seiner afrikanischen 
Zeitgenossen, niederließ. Er kam 1896 zusammen 
mit 105 Männern und Frauen aus dem deutschen 
Überseegebiet nach Berlin, um auf der ersten 
Deutschen Kolonialausstellung in Berlin-Treptow 
ausgestellt zu werden. Vor 1914 hatte Martha 
aufgrund ihres Vaters den Status einer ‚Kolonial-
untertanin‘ bekommen. Deutschland wurde nach 
dem Ersten Weltkrieg zu einer Kolonialmacht 
ohne Kolonialreich und Martha entsprechend 
während der Weimarer Republik zur Staatenlosen. 
In der Nazi-Diktatur schließlich wurde sie als ‚ras-
sische‘ Außenseiterin eingestuft. Ihr wechselnder 
und unsicherer rechtlicher Status und, dass ihr die 
deutsche Staatsbürgerschaft verweigert wurde, 
gingen einher mit prekären wirtschaftlichen und 
sozialen Verhältnissen, in denen sie, ihre Familie 
und viele afrikanische und Schwarze Menschen 
und Familien in Deutschland lebten. Marthas 
Marginalisierung wurde noch verstärkt durch ihre 
Zeit in Pflege, den Tod ihres Vaters, als sie 16 Jah-
re alt war und die zerrüttete Beziehung zu ihrer 
Mutter sowie den Tod ihrer eigenen Tochter, die 
bereits im Säuglingsalter starb. Kleinkriminalität 
und Prostitution wurden zu ihrem Hauptweg, um 
einen Lebensunterhalt zu bestreiten. Dies brach-
te sie schließlich ins Visier der Nazis, die sie im 
Juni 1944 in Ravensbrück inhaftierten, wo sie 
später verstarb; sie war eine von mindestens fünf 
Schwarzen Frauen, die dort eingesperrt wurden. 

Martha wurde nicht nur zu Lebzeiten diskri-
miniert, sondern auch nach ihrem Tod. Ihre Mutter 
reichte 1954 einen Antrag bei der Entschädigungs-
behörde in Hamburg ein, in dem sie darum bat, 

Martha als Opfer des Nazi-Regimes anzuerkennen 
und ihr eine finanzielle Entschädigung zu gewäh-
ren. Als sogenannte ‚Asoziale‘ und Schwarze Frau 
wurde Martha, wie unzählige andere, nicht als Op-
fer der Verfolgung durch die Nazis anerkannt. 

Die Umbenennung einer Straße nach ihr ist 
zum einen eine Anerkennung ihrer Existenz, ihres 
Leidens, aber auch ihrer Widerstandskraft und der 
historischen Schuld, die ihr gegenüber besteht. Die-
se Initiative ergänzt die Verlegung von Stolperstei-
nen, die an das Leben weiterer Schwarzer erinnert, 
die von den Nazis verfolgt wurden. 2007 wurde in 
Berlin ein Stolperstein für den Tansanier Mohamed 
Husen verlegt, der im KZ Sachsenhausen starb; 
der erste Stolperstein in Deutschland, der einem 
Schwarzen Verfolgten gewidmet ist. Dank der Be-
mühungen von Dekoloniale, ISD und ihren Partnern 
wurden seit 2021 weitere elf Stolpersteine in der 
Stadt verlegt, darunter einer für Martha in der Max-
Beer-Straße 24. Insgesamt gibt es nun 15 solcher 
Gedenkorte für Schwarze Verfolgte der Nazis in 
ganz Deutschland – viel zu wenige.

Diese Ehrenmale verdeutlichen die Verbin-
dungen zwischen der kolonialen und der national-
sozialistischen Vergangenheit. Sie lenken die Auf-
merksamkeit auf das akademische und öffentliche 
„Verschweigen“ der Geschichte der Schwarzen 
Deutschen im Allgemeinen. Sie zeigen aber auch 
auf, wie die persönlichen Erfahrungen Schwarzer 
Menschen während der Nazizeit fast komplett 
ausradiert worden und in Vergessenheit geraten 
sind.  Sie zeigen einerseits die Vielfalt individueller 
Erfahrungen, bezeugen aber andererseits die kol-
lektive Verfolgung, der sie ausgesetzt waren. Zwar 
erhielten einige Schwarze Verfolgte nach 1945 
Entschädigungen von den westdeutschen Ent-
schädigungsbehörden, doch trotz der historischen 
Beweise gibt es bis heute keine formelle Anerken-
nung dafür, dass Schwarze Menschen als Gruppe 
gezielt von den Nazis verfolgt wurden.

5 Eine ausführlichere Biografie von Martha und Jakob findet sich auf der Website von Dekoloniale: Aitken, R. 		
	(2021). Jacob Njo N’dumbe und Martha N’dumbe, https://dekoloniale.de/en/map#.
6 Siehe Hoeder, C-S. (2020). Totgeschwiegen, Süddeutsche Zeitung Magazin, https://sz-magazin.sueddeutsche.de/		
	willkommen-bei-mir/geschichte-afrodeutsch-88967 und Swift, J. (2017). Die Auslöschung der Menschen afrikanischer 	
	Herkunft im nationalsozialistischen Deutschland, Black Perspectives. https://www.aaihs.org/the-erasure-of-people-	
	of-african-descent-in-nazi-germany/.

25IN ERINNERUNG AN MARTHA N’DUMBE (1902–1945): DEKOLONISIERUNGSPRAKTIKEN IN BERLIN



In memory of 
Martha N’dumbe(1902-1945): 

Decolonizing Practices in Berlin
Professor Robbie Aitken 

Sheffield Hallam University

Fo
to
: 

Th
ab
o 
Th
in
di

26 IN MEMORY OF MARTHA N’DUMBE (1902-1945): DECOLONIZING PRACTICES IN BERLIN



Berlin is a city whose history is laid bare in its pu-
blic spaces. Whether it be on its buildings, in its 
museums, on street names, information pillars, or 
memorials, on Gedenktafeln, Stolpersteine, statu-
es, or even in the historical images in many of its 
stations, Berlin and Germany’s past is everywhe-
re. The past that is preserved and the multiple vi-
sion(s) of the city and its residents presented are 
invariably subjective and often contradictory: Ber-
lin as a city of Denker and Dichter; a city marked 
by dictatorships and revolutions; the hedonistic, 
modern capital of a fledgling Republic; a city scar-
red by two World Wars; one that was divided then 
reunited; a cosmopolitan, progressive, welcoming 
city. Berlin has shown a capacity to confront vio-
lent and traumatic aspects of its history, in parti-
cular acknowledging responsibility for the crimes 
of the Holocaust. But the past that is memoria-
lised privileges predominantly his - as opposed 
to her - stories, renders invisible the longer-term 
presence of people of African and Asian heritage, 
and fails to critically engage with the city and Ger-
many’s role in both international slavery and Euro-
pean imperialism and their legacies. 

In this way Berlin is no different from many 
European cities like Bristol, Lisbon, Liverpool, 
Brussels, among others, in struggling to meaning-
fully address how ideas of race, often reinscribed 
as culture and religion, racism, empire, and whi-
te privilege have shaped and continue to shape 
the urban setting and the lives of residents. What 
many of these cities also share in common is that 
Black, Asian, Afro- and Asian-diasporic scholars, 
activists, and civil society groups have worked ti-
relessly to force them to diversify memorialisation 
practices and recognise historical blind spots.1 
Street renaming and the placing of Gedenktafeln 
and information pillars have been among the 
strategies employed to great effect in Berlin to 
decolonise public spaces. Driven by ISD and the 
Decolonize Berlin alliance, these initiatives are far 
from being “senseless and useless symbolic po-
licies.”2 They are about fostering a wider debate 
concerning whose stories are commemorated 
and whose are not. They call for recognition and 
representation, and the creation of new, inclusive 

public sites of knowledge which offer alternative 
perspectives on dominant histories. 

The recent renaming of Berlin streets to 
honour anti-colonial resistance figures and mo-
vements such as Manga-Bell-Platz, Cornelius-
Fredericks-Straße (2022), Maji-Maji-Allee, and 
Anna-Mangunda-Allee (2024) has moved a focus 
from German colonial power to stories of “emp-
owerment and liberation.”3 The highly-publicised 
renaming of the M-Straße after the Ghanaian philo-
sopher Anton Wilhelm Amo (ca. 1703 – ca. 1759) 
(2025), alongside the dedication of Gedenktafeln 
to the Cameroonians Martin Dibobe (2016), Jo-
seph Ekwe Bilé (2022), Louis Brody (2024), and 
the Tanzanian Mtoro Bakari (2024) testifies to the 
far longer history of anti-colonial and anti-racist 
activism of German-based Africans as well as the 
longer presence of Black people in Germany.

A further important result of the work of 
Decolonize Berlin, its partners, and allies is the 
renaming of the Nettelbeckplatz in Berlin-Wed-
ding.4 Since 1884, the same year as Germany first 
formally seized territories in Africa, the square 
has been named after Joachim Nettelbeck (1738-
1824), a Prussian sailor, trader of enslaved people, 
and propagandist for Prussian overseas expan-
sion. It will be renamed in honour of the Black Ger-
man Martha N’dumbe who was murdered in the 
concentration camp Ravensbrück on 5th February 
1945. Martha is a worthy choice. Her life story is 
multidimensional.5 It intersects with larger histo-
ries of race, gender, Empire, National Socialism, 
and Black German history. 

Martha was born in Berlin on 27th July 1902, 
the daughter of Dorothea Holl from Hamburg and 
Jakob N’dumbe from Douala, Cameroon. Colonia-
lism brought her father to Berlin where he, like hun-
dreds of African contemporaries, chose to settle 
down. He arrived in 1896 alongside a further 105 
men and women from Germany’s overseas empi-
re to be put on display at the First German Coloni-
al Exhibition held in Berlin-Treptow. As Germany 
shifted from being a colonial power to losing its 
Empire after World War One, Martha’s colonial 
link saw her defined first as a colonial subject 
pre-1914, as a stateless person during the Wei-

27IN MEMORY OF MARTHA N’DUMBE (1902-1945): DECOLONIZING PRACTICES IN BERLIN



1 Yeboah, A. (2024). (De)Colonial Berlin Spatializations of German Colonialism in Egbers, V. et.al (eds),  
	Architectures of Colonialism: Constructed Histories, Conflicting Memories. De Gruyter Brill, Berlin, S.251.
2 This derisory argument was used by the conservative group Initiative pro Afrikanisches Viertel which tried to 	
	block the renaming of streets linked to the colonial past in Wedding. Barwick-Gross, C. and Kulz, K. (2024). 	
	Local Struggles, Global Issues in Journal of Race, Ethnicity, and the City, 5/2, S.123
3 Yeboah, A. (2024). (De)Colonial Berlin Spatializations of German Colonialism in Egbers, V. et.al (eds),  
	Architectures of Colonialism: Constructed Histories, Conflicting Memories. De Gruyter Brill, Berlin, S.251.
4 ISD and Decolonize Erfurt led efforts to rename the Nettelbeck-Ufer in Erfurt in honour of the Black German 		
	Gert Schramm who was incarcerated in KZ-Buchenwald. 
5 For a fuller biography of Martha and Jakob, see the Dekoloniale website: Aitken, R. (2021). Jacob Njo N’dumbe 	
	and Martha N’dumbe, https://dekoloniale.de/en/map#. 
6 See Hoeder, C-S. (2020). “Totgeschwiegen,” Süddeutsche Zeitung Magazine, July 9,  
	https://sz-magazin.sueddeutsche.de/willkommen-bei-mir/geschichte-afrodeutsch-88967 and Swift, J. (2017).  
	The Erasure of People of African Descent in Nazi Germany, Black Perspectives,  
	https://www.aaihs.org/the-erasure-of-people-of-african-descent-in-nazi-germany/.

mar period, and finally as a ‘racial’ outsider during 
the Nazi dictatorship. The instability of her legal 
status and denial of access to German citizens-
hip, matched the precarious economic and social 
circumstances she, her family, and many African 
and Black German individuals and families faced. 
Martha’s marginalisation was compounded by 
spending time in care, her father’s death when 
she was 16, a fractured relationship with her mo-
ther, and the death of her own daughter in infancy. 
Petty crime and prostitution became her central 
means of making a living. This eventually brought 
her to the attention of the Nazis, who incarcerated 
her in Ravensbrück in June 1944; one of at least 5 
Black women to have been held there. 

Discriminated against in life, Martha was 
also discriminated against in death. Her mother 
filed a claim with the Hamburg Reparations Autho-
rities in 1954 asking for them to recognise Martha 
as a victim of the Nazi regime and to provide her 
with financial compensation. As a so-called “Aso-
cial” and as a Black woman, Martha like countless 
others was refused recognition as having been 
persecuted by the Nazis. Renaming a street after 
her is partly about acknowledging her existence, 
her suffering, her resilience, and the historical 
debt owed her. This initiative complements the 
laying of Stolpersteine commemorating the lives 
of other Black persecutees of the Nazis. In Berlin 
in 2007 a Stolperstein was laid for the Tanzanian 
Mohamed Husen who died in KZ Sachsenhausen; 
the first in Germany dedicated to a Black persecu-
tee. Thanks to the efforts of Dekoloniale, ISD, and 

their allies a further 11 have been placed in the city 
since 2021, including one dedicated to Martha at 
Max-Beer-Straße 24. In total there are now 15 
such memorials to Black persecutees throughout 
Germany – far too few.

These memorials speak to the links bet-
ween the colonial and National Socialist past. 
They draw attention to the academic and public 
“silencing” of Black German history in general and 
the “erasure” of the experiences of Black people 
during the Nazi period in particular.6 They testify 
to the diversity of individual experiences on the 
one hand, while speaking to collective persecut-
ion on the other. While some Black persecutees 
did receive compensation from the West German 
Reparations Authorities post-1945, as yet, despite 
the historical evidence, there is no formal recog-
nition that as a group, Black people were actively 
targeted by the Nazis. 

PROFESSOR ROBBIE AITKEN 

28 IN MEMORY OF MARTHA N’DUMBE (1902-1945): DECOLONIZING PRACTICES IN BERLIN



Gemeinsame 
Erinnerungspraxis

Interview mit Manuela Bauche, 

Leiterin des Erinnerungsortes Ihnestraße der FU Berlin

Kolonialismus und Nationalsozialismus im Blick des 

Erinnerungsortes Ihnestraße

 Der Erinnerungsort Ihnestraße beschäftigt sich mit einer Wissen-
schaft, die von Entgrenzung, Rassismus und Entmenschlichung geprägt 

war. Das Gebäude Ihnestraße 22 ist seit rund 100 Jahren ein Ort  
wissenschaftlicher Forschung: Von 1927 bis 1945 befand sich hier das 

Kaiser-Wilhelm-Institut für Anthropologie, menschliche Erblehre  
und Eugenik (KWI-A).

Fo
to
: 

Be
rn
d 
Wa
nn
en
ma
ch
er

29GEMEINSAME ERINNERUNGSPRAXIS



Frage: Vor gut einem Jahr wurde der Erinnerungs-
ort Ihnestraße eröffnet. Was heißt es für dich, in 
deiner Arbeit dort ‚verflechtungsgeschichtlich‘ 
zu denken und zu arbeiten?
Antwort: Ich bin mir gar nicht sicher, ob der Begriff 
„Verflechtungsgeschichte“ wirklich trifft, was wir 
dort tun. Häufig wird unsere Arbeit eher unter „mul-
tidirektionaler Erinnerung“ eingeordnet. Im Kern 
erzählen wir die Geschichte eines Instituts: des Kai-
ser-Wilhelm-Instituts für Anthropologie, mensch-
liche Erblehre und Eugenik, das von 1927 bis 1945 
bestand. Es war einerseits eng mit der Eugenik der 
Weimarer Zeit, andererseits mit der nationalsozia-
listischen Politik von Verfolgung und Vernichtung 
verbunden. Zugleich knüpfte es an Praktiken kolo-
nialer Anthropologie an, etwa über den Gründungs-
direktor Eugen Fischer und aber auch durch die 
sehr große ‘Sammlung’ an Human Remains, die 
dort bewahrt wurde. Diese wurden schon vor Grün-
dung des Instituts, insbesondere während des Kai-
serreichs, zusammengetragen, und eben auch zu 
großen Teilen in kolonialen Kontexten.

Unsere Ausstellung zeigt diese Arbeitspra-
xis und problematisiert sie. Weil sie drei histori-
sche Felder berührt – Kolonialismus, Weimarer 
Eugenik und Nationalsozialismus – wird das von 
außen oft als „verflechtungsgeschichtlich“ wahr-
genommen. Mir ist aber wichtig: Wir erzählen 
die Geschichte eines konkreten Instituts, und die 
bringt diese Mehrdimensionalität zwangsläufig 
mit. Der Begriff „Verflechtung“ suggeriert, dass es 
eigentlich getrennte Bereiche gäbe, die man erst 
verknüpfen müsse – das halte ich für problema-
tisch.
Frage: Warum wird dieses Zusammendenken so 
selten praktiziert?
Antwort: Das hat zwei Ebenen: eine wissenschaft-
liche und eine erinnerungspolitische. Forschung 
zu Kolonialismus und Nationalsozialismus ist bis 
heute institutionell stark voneinander getrennt. 
Kolonialismus wurde und wird vor allem in den 
Area Studies behandelt, die NS-Forschung an 
geschichtswissenschaftlichen Instituten, die 
sich primär mit deutscher oder europäischer Ge-
schichte beschäftigen. Diese Trennung zieht sich 
durch – von den Instituten über Fachzeitschriften 

bis hin zu wissenschaftlichen Gesellschaften.
Hinzu kommt die erinnerungspolitische 

Logik, die eng mit der Förderlogik verbunden ist: 
Für die Aufarbeitung des NS-Unrechts gibt es 
seit Langem ein staatliches Commitment – auch 
wenn die Mittel bei Weitem nicht ausreichen. Für 
Kolonialismus hingegen existiert bis heute nur 
eine begrenzte Förderung. Das prägt unmittelbar, 
wie öffentliche Erinnerungspraxis aussieht.

Solche Trennungen haben Folgen: Sie be-
stimmen, was zusammen gedacht wird – und was 
nicht. Zugleich erlebe ich bei jüngeren Generatio-
nen eine neue Selbstverständlichkeit. Für viele der 
Studierenden, die ich unterrichte, ist es völlig klar, 
sowohl über koloniales als auch über nationalso-
zialistisches Unrecht nachzudenken. Das macht 
mich optimistisch. Dass die Geschichte des Kolo-
nialismus heute so viel stärker rezipiert wird, ist 
auch ein Ergebnis der langen Kämpfe um Sicht-
barkeit und Anerkennung. Studierende fragen 
eher: Warum überhaupt trennen? Diese Haltung 
ist eine große Chance.
Frage: Warum ist es in Politik und Erinnerungs-
kultur so wichtig, 1945 als klaren Schlusspunkt 

Fo
to

: 
Be

rn
d 

Wa
nn

en
ma

ch
er

30 GEMEINSAME ERINNERUNGSPRAXIS



des Nationalsozialismus zu setzen – und was 
würde sich verändern, wenn man die strukturel-
len Kontinuitäten stärker mitbedenkt?
Natürlich endete 1945 ein politisches Regime, 
doch es blieben zahlreiche personelle und ideo-
logische Kontinuitäten bestehen – entgegen der 
Vorstellung einer vollständigen ‘Entnazifizierung‘. 
Privilegien aus der NS-Zeit wirkten fort, ebenso 
antisemitisches Gedankengut, rassistische und 
ableistische Ideologien. Wer sich ernsthaft mit 
der Geschichte des Nationalsozialismus beschäf-
tigt, muss diese Fortwirkungen mitdenken. Wenn 
der Nationalsozialismus hingegen als vergan-
gene, ‚dunkle‘ Geschichte und als ‚Zivilisations-
bruch‘ gedacht wird, dann wird suggeriert, dass 
Verfolgung und Vernichtung außerhalb aller his-
torischen und gesellschaftlichen Kontexte erfolgt 
sei. Damit wird der Nationalsozialismus als grund-
legende Abkehr von der Geschichte dargestellt, 
nicht als etwas, das strukturell vorbereitet wurde 
und über 1945 hinaus weitergewirkt hat.

In der Praxis der Erinnerung an den Kolonia-
lismus spielt das Thematisieren von Kontinuitäten 
eine selbstverständliche Rolle. Deutlich wird dort 
auch die Gleichzeitigkeit und Widersprüchlich-
keit zwischen dem europäischen Selbstbild als 
‘zivilisiert‘ und der europäischen Praxis von Mas-
senmorden. Diese Gleichzeitigkeit prägt auch die 
NS-Geschichte. Auch deshalb liegt es nahe, beide 
Regime gemeinsam zu betrachten – als Systeme, 
die Zivilisation behaupteten und zugleich Massen-
mord ermöglichten.

Eine radikal gestärkte Erinnerung an den 
Kolonialismus würde letztlich auch erzwingen, die 
NS-Vergangenheit stärker unter diesem Blickwin-
kel mitzudenken.
Frage: Warum ist gemeinsames Erinnern für dich 
wichtig?
Antwort: Ich spreche lieber von gemeinsamer 
Erinnerungspraxis. Wenn wir Kolonialismus und 
Nationalsozialismus gemeinsam betrachten, er-
kennen wir strukturelle Gemeinsamkeiten – etwa 
in Ideologien der Ungleichwertigkeit: Rassismus, 
Antisemitismus, Ableismus. Besonders Letzte-
res wird oft vergessen: Auch der Massenmord an 
Menschen mit Behinderungen gehört zum NS. MANUELA BAUCHE

Ein solcher Blick eröffnet die Möglichkeit, 
Solidaritäten zu entwickeln. Heute wird zwar ver-
mehrt gemeinsam gegen Antisemitismus und 
Rassismus gekämpft, aber Ableismus bleibt meist 
ausgeklammert. Dabei ähneln sich die Diskurse 
und Strukturen der Entmenschlichung stark. Mir 
ist es wichtig, die Geschichte von Ableismus und 
der Behindertenbewegung stärker einzubeziehen.
Frage: Was wünschst du dir für die Zukunft?
Antwort: Ich wünsche mir, dass Erinnerungspra-
xis Solidaritäten stiftet. Das bedeutet, strukturel-
le Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen 
Unrechtsregimen zu analysieren – aber auch 
Ähnlichkeiten in den Kämpfen um Erinnerung und 
Selbstorganisation Betroffener wahrzunehmen. 
Wenn wir auf diese Bewegungen zurückschauen, 
können wir viel für heutige Solidaritäten lernen.

Sowohl Kolonialismus als auch Nationalso-
zialismus waren Herrschaftssysteme der Entrech-
tung. Sie definierten, wer zu den Herrschenden 
gehörte und wer rechtlos gestellt oder ermordet 
werden konnte. Diese Logik der Teilung zieht sich 
durch beide Systeme – und macht deutlich, warum 
es so entscheidend ist, sie gemeinsam zu erinnern.

31GEMEINSAME ERINNERUNGSPRAXIS



Utopie als Widerstand
Koordinierungsstelle

In einer Zeit, in der gesellschaftliche Debatten 
zunehmend von Krisenbewältigung und Abwehr-
kämpfen geprägt sind, fällt es schwer, proaktiv 
über die Gestaltung gerechter Zukünfte nachzu-
denken. Der öffentliche Diskurs kreist häufig da-
rum, das „Schlimmste zu verhindern“, statt sich 
darauf zu konzentrieren, das „Bessere möglich zu 
machen“. Gerade für dekoloniale Perspektiven be-
deutet dies eine spürbare Einschränkung: Anstatt 
Räume zu öffnen, in denen neue Wege sichtbar 
werden, verengt sich der Blick auf das Machbare/
die Probleme im Hier und Jetzt.

Doch genau hier liegt die Kraft der Utopie. 
Utopisches Denken – verstanden nicht als welt-
fremde Fantasie, sondern als kollektive Wider-
standspraxis – gibt uns die Möglichkeit, unsere 
Handlungsmacht zurückzuerobern. Indem wir 
uns eine Zukunft vorstellen, in der dekoloniale 
Forderungen bereits verwirklicht sind, können wir 
aus dieser Perspektive rückwärts ableiten, welche 
Schritte heute, in fünf Jahren und in zehn Jahren 
notwendig sind, um dorthin zu gelangen.

 
Utopie als politische und gelebte Praxis

Utopien gelten oft als unrealistisch. Doch gerade 
marginalisierte Gruppen haben immer wieder ge-
zeigt, dass das Entwerfen von Visionen ein politi-
sches Instrument ist: Es macht Alternativen sicht-
bar, eröffnet Möglichkeitsräume und wirkt der 
Ohnmacht entgegen. 

Sowohl der Partizipationsprozess zur Erar-
beitung des Konzepts für ein gesamtstädtisches 
Konzept zur Aufarbeitung der kolonialen Vergan-
genheit Berlins als auch der daran anknüpfende 
Aufarbeitungsprozess haben gezeigt, dass das 
Denken und Konstruieren einer anderen Zukunft 
möglich – und dank der unermüdlichen Arbeit vie-
ler zivilgesellschaftlicher Akteur*innen – bereits 
gelebte Praxis ist.

Für eine dekoloniale Bewegung bedeutet 
das: Wir stellen uns eine Stadt, eine Gesellschaft, 
eine Welt vor, die nicht länger von kolonialen Kon-
tinuitäten geprägt ist – und nutzen dieses Bild 
als Wegweiser. So wird Utopie zu einer Praxis, die 
das Heute verändert, weil sie das Morgen ernst 
nimmt.

Rückwärts planen: Eine dekoloniale 
Zukunft denken

Stellen wir uns Berlin im Jahr 2035 als dekoloniale 
Stadt vor. Nicht nur einige Straßennamen wurden 
geändert – das gesamte Stadtbild erzählt eine an-
dere Geschichte: von antikolonialem Widerstand, 
von Schwarzen Denker*innen und Künstler*innen, 
von migrantischen Kämpfen um Gerechtigkeit. 
Museen sind keine Schatzkammern kolonialer 
Gewalt mehr, sondern Orte des Dialogs, der Hei-
lung und der Rückgabe. Ancestral Remains sind 
längst repatriiert, und mit ihnen die Anerkennung 
der Würde der Communities, die jahrhundertelang 
ignoriert wurden. Bildungseinrichtungen – von 
Schulen bis Universitäten – sind frei von kolonia-
len Denkmustern; sie lehren kritisch, multipers-
pektivisch und in echter globaler Verbundenheit. 
Politische Institutionen arbeiten partizipativ, Res-
sourcen werden gerecht verteilt, und internatio-
nale Beziehungen sind von Solidarität, nicht von 
Machtasymmetrien geprägt.

Von dieser Zukunft ausgehend stellen 
wir uns die Frage: Was muss geschehen?

Heute: Wir müssen koloniale Kontinuitäten 
klar benennen – nicht beschönigen. Das bedeu-
tet: entschlossene Bildungsarbeit, konsequente 
Umbenennungen, das Schaffen von wirklicher 
Teilhabe von Communities of Color, verbindliche 
Rückgabepläne für Ancestral Remains und Objekte. 
Es braucht Ressourcen – Geld, Räume, Personal –, 

32 UTOPIE ALS WIDERSTAND



die nicht projektweise, sondern strukturell gesi-
chert sind.

In fünf Jahren: Berlin hat eine Reparations- 
und Restitutionsagenda verabschiedet. Museen 
geben systematisch zurück, anstatt bei jedem 
Einzelfall neu zu verhandeln. Schulen haben ver-
pflichtende dekoloniale Lehrpläne. Öffentliche 
Gelder fließen in Institutionen, die von BIPoC-
Communities getragen werden. Politische Ent-
scheidungsprozesse sind so gestaltet, dass sie 
nicht nur „Partizipation“ zulassen, sondern von 
Anfang an von Betroffenen Expert*innen geführt 
werden.

In zehn Jahren: Dekoloniale Praxis ist kein 
Sonderprojekt mehr, sondern Normalität. Öffentli-
che Erinnerungskultur feiert antikolonialen Wider-
stand, nicht die Täter*innen. Reparationspolitik 
ist etabliert, und Berlin arbeitet mit Städten des 
Globalen Südens in gleichberechtigten Partner-
schaften zusammen. Räume der Kunst, Kultur 
und Wissenschaft gehören nicht mehr nur einigen 
wenigen, sondern spiegeln die gesamte Vielfalt 
dieser Stadt wider.

Radikal zu träumen heißt hier: wir geben uns 
nicht mit kleinen Schritten zufrieden, sondern for-
mulieren das Ziel klar und ohne Abstriche. Dekolo-
nialität bedeutet nicht, koloniale Strukturen sanft 
zu reformieren – sie bedeutet, sie zu überwinden 
und Neues aufzubauen.

Beispiele aus der Praxis

Decolonize Berlin hat in den vergangenen Jahren 
gezeigt, wie solches Zukunftsdenken in Handlung 
übersetzt werden kann. Die Umbenennung kolonial 
belasteter Straßennamen – etwa die Schaffung der 
Maji-Maji-Allee und der Anton-Wilhelm-Amo-Stra-
ße – zeigen, dass Erinnerungspolitik gestaltbar ist.

Ein besonders wichtiges Beispiel ist die Er-
stellung des Konzepts „Kolonialismus erinnern“, 
das in einem mehrjährigen partizipativen Prozess 
erarbeitet wurde und eine direkte Umsetzung 
einer zentralen Forderung von Decolonize Berlin 
darstellt. Hier wurde nicht nur ein Papier verab-
schiedet, sondern ein kollektiver Prozess gestal-
tet, in dem viele Stimmen, Erfahrungen und Pers-
pektiven eingeflossen sind.

Widerstand gegen Ohnmacht

Angesichts politischer Verschiebungen nach 
rechts und der Härten globaler Krisen, ist das Ge-
fühl der Ohnmacht nicht weit. Gerade hier entfal-
tet die Utopie die so dringend nötige Widerstands-
kraft. Sie erinnert uns daran, dass eine andere 
Zukunft möglich ist, und gibt uns den Mut, sie ein-
zufordern.

Utopisches Denken ist dabei kein Selbst-
zweck. Es befähigt uns, Handlungsspielräume 
zurückzuerobern, uns gegen die vermeintliche 
„Alternativlosigkeit“ zu stellen und solidarische 
Perspektiven zu entwerfen – gemeinsam mit un-
seren internationalen Verbündeten, die ebenso für 
eine dekoloniale Welt kämpfen.

Einladung zur kollektiven Utopiearbeit

Utopien entstehen nicht im Alleingang, sondern 
im Miteinander. Deshalb laden wir alle ein, ge-
meinsam an diesen Bildern einer dekolonialen 
Zukunft zu arbeiten: in Schulen, in Kulturinstitutio-
nen, in Verwaltungen, in Bewegungen, in unseren 
Communities. Jede*r kann dazu beitragen – sei 
es durch kritisches Erinnern im Alltag, durch das 
Einfordern von strukturellen Veränderungen oder 
durch die Unterstützung zivilgesellschaftlicher In-
itiativen.

Wir brauchen Räume, in denen wir uns unse-
re Visionen gegenseitig erzählen können, in denen 
wir Erfahrungen und Strategien teilen und Bünd-
nisse knüpfen. Wir brauchen Verbündete, die den 
Mut haben, bestehende Machtstrukturen in Frage 
zu stellen und gemeinsam neue aufzubauen. Und 
wir brauchen Menschen, die nicht nur zuhören, 
sondern handeln – in ihren Institutionen, in der 
Politik, in der Nachbarschaft.

Eine dekoloniale Zukunft ist kein ferner 
Traum. Sie ist ein Möglichkeitsraum, den wir 
uns nehmen müssen – durch Denken, durch Ge-
stalten, durch Widerstand. Lasst uns also nicht 
nur träumen, sondern aktiv werden: Forderungen 
stellen, Strukturen verändern, Geschichten neu 
schreiben. Jede Handlung, jede Vision und jedes 
Projekt ist ein Schritt dorthin.

Lasst uns diesen Weg gemeinsam gehen – 
entschlossen, solidarisch und voller Hoffnung.

33UTOPIE ALS WIDERSTAND



Reparationen sind  
Geschichte!  

Positive Zukünfte 2050
Quincey Stumptner

Der Titel dieses Textes irritiert. Gerade bei 
einem Thema wie Reparationen erscheint eine 
positive Zukunft, in der koloniale Verbrechen 
entschädigt wurden und sich die Gesellschaft 
von kolonialen Strukturen gelöst hat, sehr weit 
entfernt – häufig sogar unerreichbar. Repara-
tionen für koloniale Verbrechen sind eine seit 
Langem bestehende Forderung verschiedenster 
Gruppen und Staaten gegenüber ehemaligen 
Kolonisatoren. 

Nach den Basic Principles and Guidelines on 
the Right to a Remedy and Reparation der Vereinten 
Nationen1 umfassen Reparationen fünf Ebenen: 

RESTITUTION (Wiederherstellung des ursprüng-
lichen Zustandes, soweit möglich) 

ENTSCHÄDIGUNG (für materielle und immaterielle 
Schäden) 

REHABILITATION (medizinische, psychologi-
sche, soziale und juristische Unterstützung)

ZUFRIEDENSTELLUNG (u.a. öffentliche Anerken-
nung des Unrechts, Entschuldigung, Gedenken) 

GARANTIEN DER NICHTWIEDERHOLUNG (struk-
turelle Veränderungen, um zukünftige Gewalt zu 
verhindern).2 

34 REPARATIONEN SIND GESCHICHTE! POSITIVE ZUKÜNFTE 2050



Wie die Kritik am ‚Abkommen zur Wieder-
gutmachung‘ der deutschen Bundesregierung 
für den Genozid an den Ovaherero, Ovamban-
deru und Nama mit der namibischen Regierung 
von 2021 zeigt, werden die verschiedenen Ebe-
nen von Reparationen bisher wenig bis gar nicht 
berücksichtigt.3 Diese Umstände und die Kom-
plexität des Themas lassen eine Zukunft, in der 
Reparationen Geschichte sind, fast unerreichbar 
erscheinen. 

Hinzu kommt, dass sich die Zivilgesell-
schaft häufig mit einer Flut von Problemen und 
Krisen auseinandersetzen muss. Wir kämpfen 
gegen bestimmte politische Haltungen/Ent-
scheidungen, zeigen Defizite auf, schlagen Ver-
besserungen vor, ziehen mächtige Akteur*innen 
zur Rechenschaft oder treten für die Rechte 
marginalisierter Menschen ein (diese Liste ist 
offensichtlich nicht erschöpfend). All diese Tä-
tigkeiten sind sehr wichtig und führen auch im-
mer wieder zu notwendigen gesellschaftlichen 
Veränderungen. Doch kann dieser Modus des 
‚Feuerlöschens‘ auch sehr ermüdend sein. Auch 
wenn das übergeordnete Ziel der eigenen Ar-
beit bewusst ist, kann es einem im alltäglichen 
Geschäft doch immer wieder durch die Finger 
rinnen. Vor allem ein positives Gefühl und eine 
Verbindung zur eigenen Vision einer gerech-
teren Welt stellen sich nicht immer so einfach 
ein. Zusammengenommen mit der Herausfor-
derung, Reparationsforderungen politisch und 
gesellschaftlich umzusetzen, eröffnet dies das 
Arbeitsfeld positiver Zukünfte.

Warum eigentlich Zukünfte? Im Alltag sind 
wir es gewohnt, von einer singulären Zukunft zu 
sprechen. Das hat vermutlich praktische Gründe, 
beispielsweise die sprachliche Vereinfachung.  
Doch gibt es auch einen politischen Grund: Es 

wird z. B. in Bezug auf technologische Zukünfte 
meist von der einen Zukunft mit (sogenannter) 
‚KI‘ gesprochen. Das ermöglicht, diese eigent-
lich sehr spezielle Zukunftsvorstellung als etwas 
Allgemeingültiges, Unaufhaltsames, womöglich 
sogar Natürliches darzustellen. Als wäre diese 
gesellschaftliche Entwicklung das Einzige, was 
möglich wäre. Sprechen wir jedoch von Zukünf-
ten, wird diese Wahrnehmung verändert. Plötz-
lich ist die glitzernde, technikverherrlichende 
Zukunft mit ‚KI‘ nur noch eine unter vielen mög-
lichen Zukünften.

Neben einem Befreiungsmoment unserer 
Vorstellungskraft wird dabei auch klar, was für ein 
politischer Akt es ist, Visionen von gesellschaft-
lichen Zukünften zu entwickeln und diese öffent-
lich zu kommunizieren. Wer hat die Macht und die 
Ressourcen, gesellschaftsformende Zukunftsvisi-
onen zu entwerfen und zu verbreiten? Momentan 
leben wir in einer Zeit, in der einige wenige, mäch-
tige Akteur*innen den Diskurs um unser aller Zu-
künfte mit einem singulären Zukunftsnarrativ do-
minieren. 

Das macht die Entwicklung von Zukunfts-
visionen, in denen Reparationen Geschichte sind, 
noch relevanter. Nicht nur, weil es hilft, aus ei-
nem zivilgesellschaftlichen Modus des Feuerlö-
schens auszubrechen und sich mit dem Ziel der 
eigenen Arbeit zu verbinden. Sondern auch, um 
den dominanten Zukunftsnarrativen Alternati-
ven entgegenzustellen. Alternativen, die erreich-
bare Bilder von gerechteren und nachhaltigeren 
Zukünften vermitteln. Die Herausforderung be-
steht darin, sich so weit vom Status quo zu lösen, 
dass in der entwickelten Zukunftsvision nicht all 
die Dinge reproduziert werden, gegen die in der 
gegenwärtigen Zivilgesellschaft gekämpft wird. 
Daher ist der Zeitrahmen relevant: Das in der 

1 UN (2006). Basic Principles and Guidelines on the Right to a Remedy and Reparation for Victims of Gross  
	Violations of International Human Rights Law and Serious Violations of International Humanitarian Law :  
	resolution / adopted by the General Assembly, New York.
2 https://decolonize-berlin.de/de/dekolonisierung/Restitutionen_Repatriierung 
3 Bundeszentrale für politische Bildung, Onlineredaktion (2021). Völkermord an Herero und Nama: Abkommen  
	zwischen Deutschland und Namibia.  
	https://www.bpb.de/kurz-knapp/hintergrund-aktuell/335257/voelkermord-an-herero-und-nama-abkommen-zwischen-		
	deutschland-und-namibia/ 

35REPARATIONEN SIND GESCHICHTE! POSITIVE ZUKÜNFTE 2050



Überschrift genannte Jahr 2050 ist weit genug 
entfernt, damit signifikante gesellschaftliche Ver-
änderungen passieren können. Doch es ist auch 
nah genug, um nicht in zwar sehr schönen, doch 
vermutlich in der mittleren Frist unerreichbaren 
Utopien zu verharren. Denn Zukünftearbeit, wie 
sie Teilnehmende während der Decolonize Berlin 
Zukunftskonferenz in einem Workshop zum The-
ma Reparationen gemacht haben, soll neben den 
schon genannten Zielen auch neue Handlungs-
wege aus der Gegenwart in die erarbeiteten Zu-
künfte ergeben. 

Dafür müssen die verschiedenen Zukünf-
teszenarien aber mit Leben gefüllt werden: Wie 
fühlt es sich an, im Jahr 2050 zu leben, in dem 
gerade die letzten Raten der Reparationszahlun-
gen geflossen sind? In welcher das internationale 
System so umgebaut wurde, dass neokoloniale 
Machtverhältnisse aufgelöst wurden? In der Na-
tionen wirklich auf Augenhöhe kooperieren? Wo 
struktureller Rassismus offen und aktiv von Re-
gierungen adressiert wird?  In dem Workshop ver-
setzten sich die Teilnehmenden entweder in die 
Perspektive eines ehemals kolonisierten Landes, 
eines ehemals kolonisierenden Landes oder einer 
internationalen Organisation, wie beispielswei-
se der Afrikanischen Union. Damit erarbeiteten 
sie entlang des PESTLE-Frameworks4 Beispiele 
für verschiedene gesellschaftliche Bereiche und 
zeichneten so ein vielfältiges Bild des Jahres 
2050. 

Zukünftearbeit ist dabei auch herausfor-
dernd. Denn während der Diskussionen wurde 
beispielsweise klar, dass solche Zukünfte, in 
denen Reparationen wirklich umgesetzt wurden, 
mit einer umfassenden Deprivilegierung von Be-
wohner*innen ‚westlicher‘ Staaten und im Spezi-
ellen von weißen Menschen einhergehen. Solche 
Zukünfte würden für weiße Menschen weniger 
Macht und vermutlich auch weniger Ressourcen 
als momentan bedeuten. Dies auszusprechen und 
in der Szenarienarbeit womöglich einen kurzen 

Eindruck davon zu gewinnen, was das bedeutet, 
ist nicht leicht. Es ist aber sehr wichtig.

Denn Zukünftearbeit, die es ernst meint, 
geht an die Substanz und stellt genau solche 
Fragen. Es geht explizit darum, Alternativen zum 
momentanen Status quo zu entwickeln. Einer-
seits, um sich selbst mit den Zielen seiner Arbeit 
auf einer neuen Ebene zu verbinden, Kraft aus 
Bildern positiver Zukünfte zu schöpfen und den 
dominanten Narrativen etwas entgegenzuset-
zen. Andererseits aber auch, um neue, womög-
lich unangenehme Fragen zu stellen und neue 
Perspektiven auf unsere eigene Gegenwart zu 
erlangen. Zukünftearbeit verharrt nämlich nie in 
der Zukunft, sondern verschafft uns einen be-
sonderen Spiegel, um uns im Hier und Jetzt neu 
zu betrachten. So können wir Wege entwickeln, 
eine neue, hoffentlich gerechtere Gegenwart zu 
schaffen.  

4 PESTLE bedeutet: Politik, Wirtschaft (Economics), Sozial, Technologie, Recht (Legal), Ökologie (Environmental). 	
	Im Workshop bearbeiteten die Teilnehmenden auch noch die Dimension der Kultur. 

QUINCEY STUMPTNER

36 REPARATIONEN SIND GESCHICHTE! POSITIVE ZUKÜNFTE 2050



Das Global  
Reparations Hub

Koordinierungsstelle

Im November 2025 wurde in Berlin der europäi-
sche Launch des Global Reparations Hub ge-
feiert. Die Veranstaltung fand im Rahmen des 
Netzwerkprojekts heimaten statt und wurde von 
Decolonize Berlin gemeinsam mit der Core Group 
des Hubs organisiert. Internationale Expert*innen 
aus der Core Group des Hubs diskutierten dort 
gemeinsam mit Vertreter*innen der Berliner Zivil-
gesellschaft – und mit einem internationalen, di-
gital zugeschalteten Publikum. Decolonize Berlin 
ist Mitglied der Core Group und brachte in diesen 
Auftakt die Erfahrungen aus der Berliner Arbeit 
ebenso ein wie die Perspektive globaler Kämpfe.

Die Arbeit am Hub hatte bereits im Septem-
ber 2024 begonnen, als monatliche Online-Treffen 
erstmals Akteur*innen aus aktivistischen, akade-
mischen und zivilgesellschaftlichen Bereichen 
zusammenbrachten, um sich zu vernetzen und 
gemeinsame Strategien für Reparationsgerech-
tigkeit zu entwickeln.

Ausgangspunkt und Notwendigkeit

Seit Jahrzehnten fordern Aktivist*innen, Wissen-
schaftler*innen und zivilgesellschaftliche Orga-
nisationen weltweit Reparationsmaßnahmen, 
um die bis heute spürbaren Folgen von Kolonia-
lismus, Versklavung und transatlantischem Ver-
sklavungshandel zu adressieren. Bereits auf der 
Weltkonferenz gegen Rassismus 2001 in Durban 
wurde das Thema prominent verhandelt. Doch 
trotz unzähliger Initiativen blieb die Bewegung lan-
ge fragmentiert: Viele Akteur*innen arbeiten iso-
liert, häufig unter schwierigen Bedingungen, und 
stehen gleichzeitig unter dem Druck einer öffentli-

chen Debatte, die Reparationen fälschlicherweise 
meist auf finanzielle Entschädigungen reduziert.

Gründung des Global Reparations Hub

Um diese Lücken zu schließen, wurde im August 
2024 das Global Reparations Hub gegründet – in 
enger Zusammenarbeit mit Human Rights Watch. 
Seither treffen sich monatlich Akteur*innen aus 
aktivistischen, akademischen und zivilgesell-
schaftlichen Bereichen in einem globalen Online-
Forum. Ziel ist es, Erfahrungen auszutauschen, 
sich gegenseitig zu unterstützen und gemeinsa-

37DAS GLOBAL REPARATIONS HUB



me Strategien für eine kollektive und transforma-
tive Reparationspraxis zu entwickeln.

Die Analyse dieser Treffen zeigt zwei große 
Herausforderungen, die weltweit geteilt werden:
1. Politische und professionelle Isolation 
derjenigen, die für Reparationen arbeiten.
2. Verzerrte öffentliche Debatten, die Reparatio-
nen auf rein ökonomische Fragen reduzieren und 
ihre politische, gesellschaftliche und transforma-
tive Dimension ausblenden.

Hinzu kommt, dass es bislang keine ko-
ordinierte Plattform gab, um Wissen, Best-Prac-
tice-Beispiele und aktuelle Entwicklungen sys-
tematisch zugänglich zu machen. Hier setzt das 
Hub an: Es schafft einen Raum für transnationale 
Solidarität und stärkt die kollektive Wirkung der 
globalen Bewegung.

Ziele des Hubs

Das Global Reparations Hub verfolgt eine klare Vi-
sion:
	 - ein besseres Verständnis von Reparatio- 
		  nen aus einer dekolonialen, kollektiven und 
		  transformativen Perspektive schaffen,
	 - die Notwendigkeit und Dringlichkeit von Re- 
		  parationen in Politik und Gesellschaft sicht- 
		  bar machen,
	 - internationalen Druck auf ehemalige Koloni- 
		  almächte, postkoloniale Profiteure und Un- 
		  ternehmen aufbauen, die weiterhin vom ko- 
		  lonialen Erbe profitieren,
	 - Bewegungen weltweit in ihrem Kampf für   
		  Reparationsgerechtigkeit stärken.
Reparationen werden dabei nicht als rückwärts-
gewandte Geste verstanden, sondern als not-
wendiger Schritt, um Menschlichkeit neu zu ver-
ankern, egalitäre Beziehungen aufzubauen und 
internationale Ordnungen in den Dienst von Würde 
und Gleichheit zu stellen. Der Anspruch ist klar: Es 
geht nicht allein darum, systemischen Rassismus 
zu beenden, sondern auch seine enge Verflech-
tung mit kapitalistischen Strukturen offenzulegen 
und zu überwinden.

Aufbau und Struktur

Das Hub ist als globales Netzwerk organisiert und 

umfasst Mitglieder aus unterschiedlichen Regio-
nen, Disziplinen und Bewegungen. Es gliedert sich 
in vier Bereiche:
	 - ein Steering Committee,
	 -  ein Advisory Committee,
	 - unterstützende Organisationen und Arbeits- 
		  gruppen,
	 - sowie die allgemeine Mitgliedschaft.
Diese Struktur ermöglicht es, sowohl strategische 
Leitlinien zu entwickeln als auch vielfältige Stim-
men einzubinden.

Bedeutung für Berlin

Dass der europäische Launch in Berlin stattfand, 
zeigt die wachsende Rolle der Stadt als Ort deko-
lonialer Debatten und Kämpfe. Gleichzeitig war 
dieser Launch nur einer von vielen weltweit – das 
Hub versteht sich als globales Netzwerk, das an 
verschiedenen Orten sichtbar wird und von den 
jeweiligen lokalen Bewegungen getragen wird. 
Für Decolonize Berlin ist die Mitgliedschaft in der 
Core Group ein zentraler Beitrag zur internationa-
len Vernetzung. Indem globale und lokale Kämpfe 
zusammengebracht werden, entsteht eine wech-
selseitige Stärkung: Die Berliner Zivilgesellschaft 
profitiert von Erfahrungen aus Afrika, der Karibik 
oder den Amerikas – gleichzeitig trägt Berlin dazu 
bei, die Anliegen der Communities of Color hier 
sichtbar zu machen und in die internationale Be-
wegung einzuspeisen. 

Ausblick

Das Global Reparations Hub ist noch jung, doch 
schon jetzt eröffnet es Räume für Zusammen-
arbeit, gegenseitige Unterstützung und strate-
gische Planung. Es verbindet Akteur*innen, die 
lange isoliert gearbeitet haben, und macht deut-
lich, dass Reparationen kein Randthema sind, 
sondern eine zentrale Frage globaler Gerechtig-
keit. Der Launch in Berlin war dabei nur einer von 
mehreren weltweit und markiert einen wichtigen 
Schritt in einem größeren Prozess: Er zeigt, dass 
die Forderung nach Reparationen nicht an natio-
nalen Grenzen Halt macht, sondern als transna-
tionales Projekt gedacht und umgesetzt werden 
muss.

38 DAS GLOBAL REPARATIONS HUB



Fortbildung zu kolonialen 
Kontinuitäten in der 

Sozialen Arbeit im SFBB
Seit Verabschiedung des Senatsbeschlusses 
2023 bieten wir als Koordinierungsstelle und Ver-
ein eine Fortbildung zu kolonialen Kontinuitäten in 
der Sozialen Arbeit am Sozialpädagogischen Fort-
bildungszentrum Berlin-Brandenburg (SFBB) an. 
Unsere zweitägige Fortbildung für Praktiker*in-
nen fand in diesem Jahr bereits zum dritten Mal 
statt. 

Ziel der Fortbildung ist es, die historischen 
Verflechtungen zwischen der Entstehung der 
Sozialen Arbeit als Berufsfeld und dem Kolo-
nialismus sichtbar zu machen und gemeinsam 
Ansätze zu entwickeln, wie koloniale Kontinuitä-
ten in der heutigen Praxis durchbrochen werden 
können. 

Für viele Teilnehmende ist es immer wieder 
überraschend, dass die Professionalisierung der 
Sozialen Arbeit zeitlich mit dem Ausbau des for-
malen deutschen Kolonialreichs zusammenfällt. 
Diese Parallelität zeigt sich sowohl in biografi-
schen Verbindungen zentraler Akteur*innen als 
auch in inhaltlichen Überschneidungen. 

Ein Beispiel hierfür ist Hedwig Heyl, die 
heute vor allem als bürgerliche Frauenrechtlerin 
und Begründerin des Hort-Konzepts bekannt ist. 
Weniger präsent ist ihr aktives Engagement für 
koloniale Interessen: 1907 gehörte sie zu den Mit-
begründerinnen des „Deutsch-Kolonialen Frauen-
bundes“ und war lange dessen Vorsitzende. Der 
Verband setzte sich gezielt dafür ein, deutsche 
Frauen – insbesondere nach Deutsch-Südwest-
afrika – zu „entsenden“, um sogenannte „Misch-
ehen“ zu verhindern und die koloniale Herrschaft 
zu stabilisieren. Für viele weiße und priviligierte 

Frauen bot das Engagement in kolonialen Kon-
texten neue Möglichkeiten des Engagements: 
hier konnten sie Berufe ausüben, die ihnen oft 
verwehrt waren. In den häufig paternalistischen 
Ansätzen dieser Akteurinnen lassen sich deutliche 
Parallelen zu damaligen „Zivilisierungs“-Diskursen 
erkennen – Spuren, die in abgeschwächter Form 
bis heute in fachlichen Haltungen und Angebo-
ten der Sozialen Arbeit sichtbar sind. Das Projekt 
„Soziale Arbeit als koloniales Wissensarchiv?“ 
an der Alice Salomon Hochschule untersucht 
die Verflechtungen der Sozialen Arbeit mit der 
deutschen Kolonialherrschaft und deren Aus-
wirkungen.  

In den Fortbildungen geht es daher nicht 
nur um Wissensvermittlung zu Kolonialismus und 
seinen langfristigen Auswirkungen, sondern auch 
darum, die eigene Position in einem rassistischen 
System kritisch zu reflektieren und gemeinsam 
dekoloniale Perspektiven für die Arbeit mit Kli-
ent*innen zu entwickeln. 

Um diskriminierende Muster nicht un-
bewusst zu reproduzieren, braucht es ein Be-
wusstsein dafür, wie historische Ungleichheiten 
unsere Wahrnehmungen, professionellen Routi-
nen und Entscheidungen prägen. Die Auseinan-
dersetzung mit kolonialen Kontinuitäten stärkt 
reflexive, gerechte und empowernde Praxisfor-
men. 

Eine solche Praxis trägt dazu bei, soziale 
Angebote inklusiver zu gestalten, Machtverhält-
nisse kritisch zu hinterfragen und so an einer soli-
darischeren und diskriminierungsärmeren Gesell-
schaft mitzuwirken. 

39FORTBILDUNG ZU KOLONIALEN KONTINUITÄTEN IN DER SOZIALEN ARBEIT IM SFBB



”We Want Them Back- 
App“ – Unterstützung 

bei der Suche nach den 
Vorfahr:innen

QR-CODE ZUR 

APP

40 ”WE WANT THEM BACK- APP“ – UNTERSTÜTZUNG BEI DER SUCHE NACH DEN VORFAHR:INNEN



Wie wir koloniale Kontinuitäten im digitalen Raum  

aufbrechen können

Mit offenen  
Infrastrukturen gegen  

Digitalen Kolonialismus

Yannick Müller

41MIT OFFENEN INFRASTRUKTUREN GEGEN DIGITALEN KOLONIALISMUS



Was ist Digitaler Kolonialismus?

Unter Digitalem Kolonialismus ist die Auswei-
tung von Kontrolle und Macht über digitale Inf-
rastrukturen, Dienste und Wissen durch große 
Technologiekonzerne oder Staaten aus dem Glo-
balen Norden; häufig zulasten von Autonomie, 
Datenschutz und wirtschaftlicher Entwicklung 
im Globalen Süden zu verstehen. Diese Macht-
ausübung zeigt sich etwa in der Abhängigkeit 
von globalen Plattformdiensten, beim Betrieb 
von Unterseekabeln oder in der Dominanz we-
niger Cloud-Anbieter, die bestimmen, nach 
welchen Regeln Kommunikation, Handel und 
gesellschaftlicher Diskurs stattfinden. Lokale 
Akteur*innen haben dabei oft wenig bis gar kei-
ne Mitsprache über Governance, Inhaltskontrolle 
oder Besitzrechte.

Fest steht: Wer die Infrastruktur kontrol-
liert, kontrolliert auch den Zugang zu Wissen, 
Märkten und gesellschaftlicher Teilhabe. Der di-
gitale Raum ist längst zu einem geopolitischen 
Machtfeld geworden. Der Soziologe Nick Coul-
dry spricht in diesem Zusammenhang von „Data 
Colonialism“, also der fortgesetzten Aneignung 
von Daten als Rohstoff, ähnlich wie einst Land, 
Bodenschätze oder Arbeitskraft kolonial ausge-
beutet wurden.2

Digitale Machtfragen sichtbar machen

Was früher Landnahme war, sind heute Rechen-
zentren, Cloudverträge und extrem schlechte 
Arbeitsbedingungen. Dieser Beitrag soll dafür 
sensibilisieren, wie stark Machtverhältnisse unse-
re Infrastrukturen prägen, aber auch Handlungs-
optionen aufzeigen. Die Autoren Ingo Dachwitz 
und Sven Hilbig beschreiben das in ihrem Buch 
„Digitaler Kolonialismus“ eindrücklich. Imperiale 
Muster setzen sich in Besitzrechten an Daten, in 
der Kontrolle über digitale Infrastrukturen und in 

der ungleichen Verteilung von Profiten zwischen 
Globalem Norden und Süden fort.3

Was lässt sich hier tun? Einiges! Digitale In-
frastrukturen sind greifbar, sie haben Adressen, 
Eigentümer und Vertragsbedingungen. Deshalb 
müssen wir neben zielführenderer internationaler 
Entwicklungszusammenarbeit auch lokale Hand-
lungsspielräume in den Blick nehmen: Vergabe-
kriterien für IT-Leistungen, offene Quellcodes, 
lokale oder EU-basierte Hostingpflichten, Audi-
tierbarkeit und Governance-Boards mit Vertre-
ter*innen der betroffenen Communities können 
Standards setzen, die Macht verteilen statt kon-
zentrieren.

Für uns im digitalpolitischen Verein „D64 
– Zentrum für digitalen Fortschritt“ ist dieses 
Thema eine Herzensangelegenheit, das wir mit 
aktiven Mitgliedern und dem Vorstand im Rahmen 
unseres Jahresthemas Gerechtigkeit besonders 
behandeln.4

Von Prototypen zu Strukturen:  
Lokale Alternativen schaffen

Man kann die Bedeutung greifbarer digitaler An-
gebote, die in Zusammenarbeit mit Verwaltung, 
Zivilgesellschaft und Wissenschaft entstehen, 
nicht genug betonen. Durch Testings mit diversen 
Zielgruppen und eine Feedbackkultur lassen sich 
Barrieren abbauen und gesellschaftliche Teilhabe 
ermöglichen. Quellcodes, Methoden und Schnitt-
stellen sollten dabei stets offen sein.

Gelebt wird das auch bei der in diesem Jahr 
veröffentlichten Anwendung von Decolonize Ber-
lin in Zusammenarbeit mit Visual Intelligence: Die 
App „We Want Them Back“ bündelt Informationen 
zu kolonial geraubten menschlichen Gebeinen, 
macht sie für Nachfahr*innen und Forscher*in-
nen auffindbar und ermöglicht die Kontaktaufnah-
me mit Institutionen.5 Aus meiner Sicht ein sehr 

1 Dachwitz, I., & Hilbig, S. (2022). Digitaler Kolonialismus: Wie Tech-Konzerne und Großmächte die Welt unter sich 	
	aufteilen. C.H. Beck, München.
2 Ebd. 
3 D64 – Zentrum für digitalen Fortschritt e.V. (2025). Digitaler Kolonialismus – Veranstaltung. D64, Berlin.  
	https://d-64.org/digitale-infrastruktur-als-machtfrage/
4 D64 – Zentrum für digitalen Fortschritt. (2025). Jahresthema Gerechtigkeit. D64, Berlin. 
	https://d-64.org/jahresthema-gerechtigkeit/

42 MIT OFFENEN INFRASTRUKTUREN GEGEN DIGITALEN KOLONIALISMUS



wertvoller Beitrag für mehr Transparenz und neue 
Gesprächsräume. Aber: Einzelne Projekte und 
Prototypen reichen kaum angesichts der Größe 
der Herausforderungen sowie dem aktuellen poli-
tischen Klima. Um Wirkung zu entfalten, müssen 
sie in dauerhafte Strukturen übergehen. Das heißt, 
dass Förderbedingungen, Beschaffungsordnun-
gen und Haushaltsstellen so gestaltet werden 
müssen, dass erfolgreiche Open-Source-Lösun-
gen leichter in den Regelbetrieb überführt werden 
können.

Digitale Souveränität als  
Gegenentwurf

Civic-Coding-Initiativen wie das Civic Data Lab6 
oder etablierte Akteure wie die Open Knowledge 
Foundation7 sowie rassismussensible Kreativ-
agenturen zeigen: Viele Akteur*innen und Bau-
steine sind bereits vorhanden. Die eigentliche 
Herausforderung besteht darin, digitale und ana-
loge Ansätze strategisch zu verzahnen. Rückga-
befragen, Datenpolitik, Infrastruktur, Bildung und 
Antidiskriminierungsarbeit müssen gemeinsam 
gedacht werden.

Auf politischer Ebene gilt: Digitale Infra-
struktur ist eng mit Macht- und Ressourcenfragen 
verknüpft. Deshalb braucht es ressortübergreifen-
de Initiativen mit klaren Mandaten, feste Schnitt-
stellen zwischen technischen und kulturellen 
Bereichen, neue Budgetlinien sowie Beteiligungs-
formate, die die Perspektiven der Betroffenen 
konsequent ins Zentrum stellen. Ergänzt um ver-
bindliche Vergaberichtlinien, jährliche Infrastruk-
tur-Audits und ein öffentliches Monitoring mit Da-
tenoffenlegung kann so ein verlässlicher Rahmen 
entstehen.

Gelingt dieser Wandel, können wir lokal der 
Entwicklung digitaler Abhängigkeiten entgegen-
treten, Datensouveränität vorleben und ihre Er-
fahrungen in europäische und internationale De-
batten einbringen; etwa um Standards für faire 
Verträge und Datenhoheit zu setzen. Digitaler Ko-

lonisierung entgegenzutreten bedeutet, in konkre-
ten juristischen, politischen und zivilgesellschaft-
lichen Arbeitspaketen zu denken.

Fazit: Digitale Souveränität als 
lokaler Gegenentwurf zum Digitalen 
Kolonialismus

Wenn Digitaler Kolonialismus bedeutet, dass 
Kontrolle über Infrastrukturen, Wissen und 
Daten von wenigen globalen Akteur*innen aus-
geübt wird, dann ist digitale Souveränität ihr 
Gegenteil: Sie entsteht dort, wo lokale Commu-
nities Verantwortung übernehmen, Standards 
setzen und eigene technologische Gestaltungs-
kraft entfalten.

Dieser Wandel beginnt nicht mit großen 
Masterplänen, sondern mit konkreten Entschei-
dungen vor Ort bei Ausschreibungen, Quellcodes, 
Hostingpflichten und Governance-Strukturen. 
Jede lokal entwickelte, offene und gemeinwohl-
orientierte Lösung ist ein Moment der Selbster-
mächtigung.

Digitale Technologien bergen enorme Chan-
cen für Teilhabe, Transparenz, Gerechtigkeit und 
neue Formen des Miteinanders. Damit sie diese 
Wirkung entfalten können, müssen wir digitale 
Innovation konsequent an Prinzipien wie Offen-
heit, Inklusion und Verantwortung knüpfen und 
verstärkt in breiten Bündnissen arbeiten. So wird 
aus technischer Infrastruktur ein Hebel für gesell-
schaftlichen Wandel – und es entsteht Raum für 
Gegenpole in einer zunehmend kolonial gepräg-
ten digitalen Ordnung.

5 Dachwitz, Decolonize Berlin (2023). We Want Them Back. https://wewantthemback.berlin/
6 Civic Data Lab. https://civic-data.de/ 
7 Open Knowledge Foundation Deutschland e.V., Berlin https://okfn.de

43MIT OFFENEN INFRASTRUKTUREN GEGEN DIGITALEN KOLONIALISMUS



Koloniale Kontinuitäten in der Berliner 
Medizin und  Gesundheitsversorgung

Dass Dekolonisierungsprozesse eine Quer-
schnittsaufgabe darstellen, zeigt sich auch in der 
diesjährigen Studie der Koordinierungsstelle von 
Decolonize Berlin zu kolonialen Kontinuitäten im 
Medizinbereich. Ein sechsköpfiges, multiprofes-
sionelles Team – Muna Aikins, Shreyasi Bhatta-
charya, Mirjam Faissner, Tanja Gangarova, Awa 
Naghipour und Robel Abay – hat darin interdiszi-
plinär und intersektional untersucht, wie Rassis-
mus und koloniale Kontinuitäten bis heute den 
Zugang zur Gesundheitsversorgung in Berlin be-
einflussen.

Der Zugang zu guter Gesundheitsversor-
gung gilt international als Grundrecht. Doch wer 
hat tatsächlich ‘Recht auf Rechte’? Und auf wel-
che Personengruppen ist das bestehende Ge-
sundheitssystem ausgerichtet? 

Das Gutachten untersucht, wie tief koloniale 
und rassistische Strukturen in die Gesundheits-
versorgung eingebettet sind – in Deutschland all-
gemein und in Berlin im Besonderen. Es zeigt auf, 
dass bestimmte Bevölkerungsgruppen systema-
tisch schlechteren Zugang zu Gesundheitsleis-
tungen haben und stärker von diskriminierenden 
Praktiken betroffen sind. Damit stellt es eine grund-
legende Frage: Welche Personengruppen werden 
im Gesundheitssystem gesehen, gehört und ge-
schützt – und welche bleiben ausgeschlossen?

Ein weiterer Schwerpunkt liegt auf epistemi-
scher Gerechtigkeit: Welches Wissen wird im Be-
reich Gesundheit überhaupt anerkannt und produ-
ziert? Welche Stimmen und Erfahrungen werden 
in der Forschung und Ausbildung berücksichtigt 
– und welche systematisch marginalisiert? Das 
Gutachten arbeitet hier mit dekolonialen Metho-
den und einem partizipativen Ansatz: Betroffene 
sollen nicht nur beforscht werden, sondern aktiv 
als Wissensproduzent*innen und Mitgestalter*in-
nen einbezogen sein.

Die Analyse blickt auch auf die Rolle Berli-

ner Institutionen: als koloniale Wirkungsmächte, 
als Ausbildungsstätten und als Orte, an denen bis 
heute koloniales Erbe sichtbar ist. Themen wie 
Sammlungen und Human Remains, die koloniale 
Geschichte des Robert Koch-Instituts oder Fragen 
des Gesundheitsimperialismus verdeutlichen, wie 
eng historische Gewalt mit heutigen Praktiken 
verwoben ist. Das Gutachten nimmt zudem medi-
zinische Curricula und Forschungseinrichtungen 
in den Blick: Wer wird dort ausgebildet, mit wel-
chem Wissen und für wessen Interessen?

Zentral sind die Handlungsempfehlungen, 
die das Autor*innenteam entwickelt. Sie betreffen 
kommunale Gesundheitsversorgungspolitik und 
-praxis, aber auch strukturelle Veränderungen im 
Bereich von Ausbildung und Forschung. Ziel ist es, 
Entscheidungsspielräume aufzuzeigen und kon-
krete Wege zu benennen, wie Rassismus in der Ge-
sundheitsversorgung abgebaut werden kann. Dabei 
geht es sowohl um politische Weichenstellungen 
als auch um die Ebene der kommunalen Praxis.

Die Studie zu Kolonialität im Gesundheits-
bereich will damit einen doppelten Beitrag leisten: 
Sie zeigt, wie koloniale Kontinuitäten im Gesund-
heitssystem fortwirken – und sie eröffnet Pers-
pektiven für eine gerechtere, partizipative und de-
koloniale Gesundheitsversorgung. Es fordert dazu 
auf, Gesundheit nicht nur als individuelles Gut zu 
betrachten, sondern als gesellschaftliches Recht, 
das allen gleichermaßen zusteht.

QR CODE UND LINK ZUM GUTACHTEN AUF 
UNSERER WEBSEITE

https://decolonize-berlin.de/de/publikationen/
medizingutachten

44 KOLONIALE KONTINUITÄTEN IN DER BERLINER MEDIZIN UND  GESUNDHEITSVERSORGUNG



Wirtschaftspolitik neu denken: 
Schritte zur Dekolonisierung

Wirtschaftspolitik zu dekolonisieren ist eine der 
drängendsten Aufgaben unserer Zeit. Schon 
wegen der langen Geschichte von gewaltvoller 
Ausbeutung müssen wir zuerst historische Ge-
rechtigkeit über Reparationen für Versklavungs-
handel und Kolonialismus, Landrückgaben und 
Klimareparationen herstellen. Da die aktuellen 
Wirtschaftsbeziehungen zu immensen Finanz-
transfers aus dem Globalen Süden in den Glo-
balen Norden führen, muss dieses fortwährend 
Ungleichheit produzierende Wirtschaftssystem 
von Grund auf überholt werden. Solche ‚systemi-
schen Reparationen‘ würden Wirtschaftspolitik 
nach kosmopolitischen Werten ausrichten und 
der kolonialen Prägung der Weltwirtschaft ent-
gegenwirken. Entsprechende politische Ziele, 
die die Wirtschaftspolitik anvisieren sollte, sind 
Ernährungssouveränität, Energiesouveränität, so-

zialökologische Transformation, demokratische 
wirtschaftspolitische Institutionen, lokale und 
globale öffentliche Güter, Geld- und Währungs-
souveränität, starke transnationale Koalitionen 
und Bewegungsfreiheit.

In dieser Publikation gehen Fiona Faye und 
Prof. Aram Ziai der Frage nach, wie eine dekolo-
niale Wirtschaftspolitik aussehen sollte.

QR CODE UND LINK ZUR PUBLIKATION AUF 
UNSERER WEBSEITE

https://decolonize-berlin.de/de/publikationen/
wirtschaftspolitik (QR-CODE)

45WIRTSCHAFTSPOLITIK NEU DENKEN: SCHRITTE ZUR DEKOLONISIERUNG



Ausblick 2026:  
Gemeinsam Verantwortung 

übernehmen, 
Zukunft gestalten

Wir starten 2026 in das sechste Jahr seit der 
Gründung der Koordinierungsstelle Decolonize 
Berlin. In dieser Zeit haben wir Strukturen aufge-
baut, Diskussionen angestoßen und erste Ergeb-
nisse sichtbar gemacht. Nun geht es darum, die-
se Grundlagen zu vertiefen und den begonnenen 
Prozess gemeinsam mit der Stadtgesellschaft, 
unserem Bündnis und internationalen Partner*in-
nen weiterzuentwickeln. Die Auseinandersetzung 
mit Kolonialismus bleibt dabei keine historische 
Randfrage, sondern betrifft die Gegenwart und die 
Zukunft dieser Stadt.

Konkret knüpfen wir an den Senatsbe-
schluss zur Aufarbeitung der Kolonialgeschichte 
an. In Gesprächen mit Verwaltungen auf Lan-

des- und Bezirksebene wird es darum gehen, den 
Beschluss mit Leben zu füllen. Diese Gespräche 
sollen sicherstellen, dass koloniale Kontinuitäten 
sichtbar gemacht und abgebaut werden. Damit rü-
cken Fragen nach institutioneller Verantwortung 
ebenso in den Vordergrund wie nach der öffent-
lichen Wahrnehmung. Wir wollen erreichen, dass 
die Debatte nicht nur in Fachkreisen geführt wird, 
sondern in der Stadtgesellschaft Resonanz findet.

Ein Schwerpunkt liegt auf der Zusammenar-
beit mit Expert*innen und zivilgesellschaftlichen 
Akteur*innen. Fachgespräche, Arbeitsgruppen 
und Workshops helfen, aktuelle Entwicklungen 
aufzugreifen und gemeinsam weiterzudenken. So 
wird im Bildungsbereich diskutiert, wie die Auf-

46 AUSBLICK 2026: GEMEINSAM VERANTWORTUNG ÜBERNEHMEN, ZUKUNFT GESTALTEN



arbeitung der Kolonialgeschichte systematisch in 
Schulen und pädagogischer Ausbildung verankert 
werden kann. Im Rahmen eines von der Landes-
stelle für Gleichbehandlung – gegen Diskrimi-
nierung (LADS) geförderten Projekts haben wir 
gemeinsam mit Expert*innen aus schulischem 
und außerschulischem Bereich Bildungsmate-
rialien entwickelt. Sie erleichtern die Vermittlung 
von Wissen über die koloniale Vergangenheit und 
Kontinuitäten und bauen Vorbehalte ab, wie diese 
Themen auch in Fächern jenseits des Geschichts-
unterrichts behandelt werden können. Eine ge-
plante Fortbildung sowie die Arbeit in bestehen-
den Netzwerken sind ein integraler Bestandteil 
des Bildungsengagements.

Auch im Wissenschaftsbereich wird 2026 
Bewegung bringen. Hochschulgruppen und Uni-
versitäten sind wichtige Partner*innen, um de-
koloniale Perspektiven in Forschung und Lehre 
zu stärken. Der Austausch mit Studierenden und 
Lehrenden eröffnet Räume, in denen Theorie und 
Praxis zusammenfinden. Hier geht es nicht nur 
um historische Analysen, sondern auch um aktu-
elle Fragen von Macht, Wissen und globaler Ge-
rechtigkeit.

Die internationale Dimension bleibt ein Kern-
feld unserer Arbeit. Berlin ist über Städtepartner-
schaften und Netzwerke eng mit anderen Kom-
munen verbunden. Diese Beziehungen wollen wir 
gezielt nutzen, um dekoloniale Zusammenarbeit 
zu fördern. Ein Beispiel ist die Erarbeitung einer 
Handreichung, die Städtepartnerschaften als Ins-
trument kritischer Kooperation sichtbar macht. 
Hinzu kommt eine europäische Vernetzungsver-
anstaltung, die Partner*innen aus verschiedenen 
Ländern zusammenbringt. Solche Treffen zeigen, 
dass die Auseinandersetzung mit Kolonialismus 
längst ein europäisches Thema ist, das neue For-
men solidarischer Politik erfordert.

Im Bereich Erinnerungskultur werden wir 
das Berliner Konzept „Kolonialismus erinnern“ be-
gleiten und seine Umsetzung unterstützen. Erinne-
rung ist kein statisches Feld, sondern ein dynami-
scher Prozess, der von Kontroversen lebt. Gerade 
in einer Stadt wie Berlin, die viele Erinnerungsorte 
kennt, ist es entscheidend, koloniale Geschichte 

sichtbar in den öffentlichen Raum zu bringen.
Auch im Kulturbereich stehen 2026 wich-

tige Vorhaben an. Geplant ist eine internationale 
Fachveranstaltung zu Restitutionsprozessen, die 
besonders die Rückführung menschlicher Gebei-
ne thematisiert. Solche Prozesse berühren recht-
liche, politische und ethische Fragen, sind aber 
unverzichtbar, um koloniales Unrecht anzuerken-
nen und konkrete Schritte der Wiedergutmachung 
einzuleiten. Zudem wollen wir die Verflechtungen 
von Kolonialismus, Nationalsozialismus und SED-
Diktatur stärker in den Fokus rücken. Geschichte 
wird so nicht in getrennten Kapiteln erzählt, son-
dern als verflochtenes Geflecht von Gewalt und 
Herrschaft, das bis heute nachwirkt.

All diese Aktivitäten greifen ineinander und 
sollen langfristige Strukturen schaffen. Darum 
legen wir Wert auf enge Zusammenarbeit mit 
öffentlichen Institutionen, in Berlin und im Aus-
tausch mit anderen deutschen und europäischen 
Städten. Beratung, Vernetzung und gemeinsame 
Projekte können dazu beitragen, dass dekoloniale 
Ansätze nicht punktuell bleiben, sondern in Ver-
waltung und Politik verankert werden.

Ebenso wichtig ist die öffentliche Sichtbar-
keit. Kampagnen, Publikationen und Veranstal-
tungen sorgen dafür, dass Debatten nicht hinter 
verschlossenen Türen bleiben. Zum Black History 
Month wird eine Social-Media-Kampagne neue 
Akzente setzen. Dabei setzen wir auf Kollaboratio-
nen mit langjährigen Partner*innen, um gemein-
sam mehr Sichtbarkeit zu schaffen.

Im kommenden Jahr wollen wir die bishe-
rige Arbeit fortsetzen und zugleich neue Schritte 
gehen – hin zu einer Stadtgesellschaft, die sich 
aktiv und kritisch mit ihrer kolonialen Vergangen-
heit auseinandersetzt, bestehende Strukturen 
hinterfragt und verändert sowie ihre internationa-
le Verantwortung ernst nimmt. Wir setzen auch 
2026 auf kontinuierliche Zusammenarbeit mit der 
Berliner Stadtgesellschaft, unserem Bündnis und 
unseren internationalen Partner*innen. Ziel ist es, 
die begonnenen Prozesse zu festigen, bestehen-
de Strukturen weiterzuentwickeln und gemein-
sam praktikable Lösungen für die Aufarbeitung 
der kolonialen Vergangenheit zu erarbeiten.

47AUSBLICK 2026: GEMEINSAM VERANTWORTUNG ÜBERNEHMEN, ZUKUNFT GESTALTEN



Impressum

Herausgeberin:
Koordinierungsstelle Gesamtstädtischer Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit
bei Decolonize Berlin e. V.
Lausitzer Straße 10 
10999 Berlin 
www.decolonize-berlin.de
info@decolonize-berlin.de
 
Redaktion: 
Koordinierungsstelle Gesamtstädtischer Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit

Lektorat & Reading:  
Solina Diallo 

Copyright: 
bei der Redaktion und den Autor:innen

Gestaltung: 
Ruth Jung-Reining 

Herstellung: 
Pinguin Druck GmbH

Für die Inhalte der Publikationen ist allein die bezuschusste Institution verantwortlich. Die hier dar-
gestellten Positionen geben nicht den Standpunkt der Senatsverwaltung für Wirtschaft, Energie und 
Betriebe wieder.
Diese Veröffentlichung wurde gefördert durch die Landesstelle für Entwicklungszusammenarbeit 
(Senatsverwaltung für Wirtschaft, Energie und Betriebe).

48 IMPRESSUM






