oecOLONIZE
BERL|N

'~ UTOPIE ALS WIDERSTAND

Bericht 2025 der Koordinierungsstelle Gesamtstadtischer
Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit

M L T

AL .-“l{,‘ ¥ an

ek

-y

C g M







Die Koordinierungsstelle

Gesamtstadtischer Aufarbeitungsprozess zu Berlins
kolonialer Vergangenheit

Der Verein Decolonize Berlin e.V. setzt sich fiir die kritische Auseinandersetzung mit der Geschichte
und Gegenwart von Kolonialismus und Rassismus, fiir die Anerkennung und Aufarbeitung kolonialen
Unrechts und fiir eine gesamtgesellschaftliche Dekolonisierung ein.

Der Verein ist 2019 aus einem zivilgesellschaftlichen Netzwerk Schwarzer, diasporischer, post-
kolonialer und entwicklungspolitischer Gruppen in Berlin hervorgegangen. Dieses Biindnis besteht wei-
terhin und arbeitet schwerpunktméaRig zu den Themen Bildung, Kulturpolitik, 6ffentlicher Raum und
globale Zusammenarbeit.

Seit 2020 ist Decolonize Berlin Trager der ,Koordinierungsstelle fiir einen gesamtstadtischen
Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit”. Die Koordinierungsstelle wurde vom Land
Berlin beauftragt (Drucksache 18/1788), einen partizipativen Prozess fiir ein gesamtstadtisches
Konzept zur Aufarbeitung der kolonialen Vergangenheit Berlins zu organisieren, der Ende 2021 ab-
geschlossen wurde. Die erarbeiteten Malnahmen werden seit 2022 mit Begleitung der Koordinierungs-
stelle durch das Land Berlin umgesetzt. Im April 2023 wurde ein wichtiger Fortschritt erzielt, als der
Senat den Beschluss zur Umsetzung des Aufarbeitungsprozesses (Drucksache 19/0954) fasste, der
die politischen Forderungen und Malnahmen aus dem Beteiligungsprozess aufgreift.

DIE KOORDINIERUNGSSTELLE 91



0
02
04
06
07
08
10
12
14

16

20
23

26

29

02

Inhaltsverzeichnis

Die Koordinierungsstelle
Inhaltsverzeichnis

Danksagung

Mitgliedsvereine

Glossar

Vorwort

Gemeinsame Definition von "Dekolonial”

Zeitstrahl 2025

Von der Berliner Afrikakonferenz zur Anton-Wilhelm-Amo-StraBBe

in Berlin-Mitte

Rickblick und Erwartungen: Die UN-Dekade fiir Menschen

afrikanischer Herkunft
Dekolonisierung in Berlin gelingt nur gemeinsam

In Erinnerung an Martha N’dumbe (1902-1945):
Dekolonisierungspraktiken in Berlin

In memory of Martha N'dumbe (1902-1945):
Decolonizing Practices in Berlin

Gemeinsame Erinnerungspraxis: Kolonialismus und

Nationalsozialismus im Blick des Erinnerungsortes lhnestraBle

g N

INHALTSVERZEICHNIS



32 Utopie als Widerstand
34 Reparationen sind Geschichte! Positive Zukiinfte 2050
37/ Das Global Reparations Hub

39 Fortbildung zu kolonialen Kontinuitaten in der Sozialen Arbeit
im SFBB

40 We Want Them Back-App

47 Mit offenen Infrastrukturen gegen Digitalen Kolonialismus: Wie wir
koloniale Kontinuitaten im digitalen Raum aufbrechen konnen

44 Koloniale Kontinuititen in der Berliner Medizin und Gesundheits-
versorgung

45 Wirtschaftspolitik neu denken: Schritte zur Dekolonisierung
46 Ausblick 2026

48 Impressum

L

- .
R YIS

g%

INHALTSVERZEICHNIS @3



Danksagung

Die Arbeit von Decolonize Berlin e.V. und der Koordinierungsstelle lebt vom Engagement vieler: den
Communities, zivilgesellschaftlicher Organisationen, engagierter Personen in Berliner Institutionen
und zahlreicher Aktivist*innen. lhnen allen danken wir fiir ihre Ideen, Zeit und Energie im Jahr 2025 -
sichtbar wie auch im Hintergrund.

Ein besonderer Dank gilt den Menschen, die von Rassismus und Diskriminierung betroffen sind
und dennoch Kraft und Mut fiir antikolonialen Widerstand aufbringen. Angesichts des aktuellen politi-
schen Klimas ist dieses Engagement unverzichtbar. Ohne euch wére unsere Arbeit in Berlin nicht mog-
lich.

Herzlichen Dank auch an alle Autor*innen und Interviewpartner*innen fiir ihre inspirierenden Bei-
tréage zu diesem Jahresbericht.

Ebenso danken wir den Vertreter*innen aus Verwaltung und Politik — insbesondere der Landes-
stelle fiir Entwicklungszusammenarbeit (LEZ) - fiir ihre verldssliche Unterstiitzung und dafiir, die For-
derungen der Zivilgesellschaft in konkrete Praxis zu libersetzen.

04 DANKSAGUNG



i =

Foto: Thabo Thindi

oeCOLONIZE
- BERLIN

i
i

b NITy3g

Foto: Thabo Thindi

po Thindi

Foto: Tha

DECOLONIZE BERLIN 2025

Foto: Thabo Thindi

05



= AFR'CAVEN'lemtimI

D
. o’
descloofonize ¢ fewer
FuturAfrik

.Tanzania-Network
Y 4

96 MITGLIEDSVEREINE



Glossar

Dekolonialisierung

bezeichnet den historischen Prozess der Entkolonisierung, der zur
Beendigung der formellen Kolonialherrschaft und zur Erlangung staat-
licher Unabhangigkeit fihrte. Zwischen den 1948er Jahren und 2006
erlangten 120 Kolonien und abhangige Territorien ihre Unabhangig-
keit.

Dekolonialitat

Angestrebter gesellschaftlicher/ globaler Zustand, in dem es keine
Auswirkungen des Kolonialismus auf individueller, gesellschaftlicher
oder globaler Ebene mehr gibt.

Dekolonisierung

bezeichnet einen gesellschaftlichen Prozess, der darauf abzielt,
Kolonialitaten auf lokaler und globaler Ebene zu bekampfen und ab-
zubauen.

Kolonialismus

bezeichnet ein globales Unrechtssystem und eine Form der Gewaltherr-
schaft, die gekennzeichnet ist durch Entmenschlichung, gewaltsame
Umstrukturierung aller Lebensbereiche und die Schaffung fundamentaler
(globaler) Asymmetrien auf Grundlage rassistischer Ideologien. Ko-
loniale Kontinuitaten pragen auch heute noch die Welt und die Gesell-
schaft in Deutschland, zum Beispiel durch Rassismus. Daher muss die
Aufarbeitung der Kolonialgeschichte die mittelbaren und unmittelbaren
Folgen beriicksichtigen.

Kolonialitaten

Der peruanische Sozialwissenschaftler Anibal Quijano schlug 1992 das
Konzept der ,Kolonialitat der Macht“ vor. Kolonialitat beschreibt
hierbei die Auswirkungen und fortbestehenden Einfliisse des Kolonia-
lismus auf zeitgendssische gesellschaftliche und globale Strukturen.
Dies umfasst nicht nur kolonialrassistische Machtgefiige, sondern auch
moderne kapitalistische Herrschaftsformen.

GLOSSAR @7



Vorwort

Im Jahresbericht und vor dem Hintergrund der
geleisteten Arbeit im vergangenen Jahr stellten
wir uns die Frage, wie wir unsere Themen verste-
tigen konnen. Vor allem die aktuellen politischen
Herausforderungen und die damit verbundenen
Krisen erschweren, weiterhin fiir eine offene Ge-
sellschaft zu arbeiten.

Unsere Antwort ist dennoch: Weitermachen,
vernetzen, utopisch denken.

Diese Haltung pragt auch unseren Zugang
zum Thema Dekolonisierung: Wir verstehen De-
kolonisierung weiterhin als Querschnittsthema
und Prozess, der viel Zeit und Ausdauer erfordert
und der gemeinsam mit betroffenen Expert*innen
erarbeitet und gestaltet werden muss. Der ers-
te Schritt besteht darin, koloniale Kontinuitaten
sichtbar zu machen - in der Erinnerungspolitik, in
gesellschaftlichen Strukturen und in globalen Be-
ziehungen. Der Zweite geht in die Erarbeitung von
konkreten MaRRnahmen, die Verwaltung und Poli-
tik dann umsetzen kdnnen, um Dekolonisierungs-
prozesse in verschiedenen gesellschaftlichen Be-
reichen zu vernetzen. Auch in diesem Jahr haben
wir als Briicke zwischen Zivilgesellschaft und Ver-
waltung dazu beigetragen, diese Vernetzung zu in-
tensivieren. In zahlreichen Veranstaltungen, Fach-
gesprachen und Studien hat sich gezeigt, dass
Dekolonisierung nicht als Einzelprojekt gedacht
werden darf, sondern Ausdauer, Zeit und vor allen
Dingen Allianzen braucht.

Mit dem bundesweiten Vernetzungs-
treffen fiihren wir diese partizipativen Pro-
zesse fort. Die (Uberarbeiteten MalRnahmen
sind im Leporello ,Utopie praktisch denken:
Dekoloniale Malnahmen und Handlungsfelder”
zu finden. Damit kniipfen wir an unsere bisherigen
Prozesse an und sichern Kontinuitat in einer Zeit,
in der politische und gesellschaftliche Unsicher-
heiten zunehmen.

Dieser Jahresbericht ist daher mehr als
eine Bilanz der Arbeit der Koordinierungsstelle.

08

Vielmehr dokumentiert er die Erfolge und He-
rausforderungen zivilgesellschaftlichen Enga-
gements bei der Auseinandersetzung mit der
Berliner Kolonialgeschichte und ladt dazu ein,
weiterzudenken, neue Biindnisse und Netzwerke
zu kniipfen und nicht nachzulassen im Einsatz
flr eine offene, inklusive und solidarische Gesell-
schaft.

Die zweite UN-Dekade fiir Menschen afrika-
nischer Herkunft (2025-2034) bietet eine weitere
Maoglichkeit, sich gegen Anti-Schwarzen Rassis-
mus einzusetzen. Dieser pragt die Lebensrealitat
vieler Menschen in Berlin und Deutschland immer
noch.

Rassismus ist eine der Folgen von Kolonia-
lismus und dem transatlantischen Versklavungs-
handel. Idah Nabateregga (RAA Berlin) fiihrt in
ihrem Beitrag dazu aus, dass eine nachhaltige
Bekdmpfung von Anti-Schwarzem Rassismus
eine dauerhafte, strukturell abgesicherte Zu-
sammenarbeit mit Schwarzen Communities und
der Zivilgesellschaft braucht, denn auch hier
geht es um eine kontinuierliche Sicherstellung
der Grund- und Menschenrechte fiir alle Berli-
ner*innen.

Auch auf lokaler Ebene zeigen verschiede-
ne Projekte, wie Dekolonisierung konkret werden
kann — im Gedenken, in der Umbenennung von Or-
ten und in der historischen Forschung.

Das Gesprach zwischen dem Bezirksstadt-
rat und einer Vertretung der Senatsverwaltung fir
Kultur zeigte beim Vernetzungstreffen auf, wie
viel Potential in einer Zusammenarbeit zwischen
Bezirk und Land bei der Erarbeitung von Erinne-
rungsorten liegt: die BVV-Treptow-Kopenick hat
am 8.11.2023 beschlossen, im Treptower Park
Gedenkstelen zu errichten, die an die erste deut-
sche Kolonialausstellung im Jahr 1896 erinnern,
in deren Rahmen damals 106 Menschen aus ko-
lonisierten Landern in einer sogenannten Volker-
schau ,ausgestellt” wurden.

VORWORT



Wie wichtig jedoch ein multidirektiona-
les Erinnern ist, wird an der Neubenennung des
Martha-Ndumbe-Platzes, ehemals Nettelbeck-
platz, deutlich. Martha N'dumbe war die Tochter
von Dorothea Grunwaldt und Jacob N'dumbe, der
wahrend der oben erwdhnten Gewerbeausstel-
lung nach Berlin kam und dann hier eine Familie
griindete. Martha N'dumbe wurde wahrend des
Nationalsozialismus als sogenannte ,Asoziale”
im Konzentrationslager Ravensbriick inhaftiert
und ermordet. Der Historiker Robbie Aitkens hat
zu ihrem Leben ausfiihrlich geforscht und die
Bedeutung der Umbenennung in seinem Beitrag
diskutiert. Sowohl auf biografischer als auch in-
stitutioneller Ebene ist es wichtig, Geschichte(n)
mehrdimensional zu denken — das zeigt auch das
Interview mit Manuela Bauche zur Geschichte des
Erinnerungsortes Ihnestralle 22 an der FU Berlin.

Sie alle zeigen, wie lokales Engagement ge-
samtstadtische Prozesse pragt.

Der Wunsch nach einer stédrkeren Vernet-
zung zwischen Akteur*innen der Erinnerungskon-
texte wurde im Jahr 2024 deutlich.

Unser Vernetzungstreffen mit dem Titel ,Ge-
meinsam Erinnern, gemeinsam Handeln” mit Ak-
teur*innen, die sich mit Kolonialismus, Nationalsozi-
alismus und dem SED-Regime auseinandersetzen,
ist ein erster Schritt, um strukturelle Gemeinsam-
keiten und Unterschiede in den Erinnerungs- und
Gedenkpraxis gemeinsam zu diskutieren.

Fir uns ist klar: es braucht eine vielféltige
Erinnerungslandschaft und vielfaltige Lernforma-
te in Berlin, um sich mit der deutschen Kolonial-
vergangenheit auseinanderzusetzen - von daher
hoffen wir, dass die Umsetzung des Erinnerungs-
konzepts Kolonialismus Erinnern vom Berliner Se-
nat vorangetrieben wird.

Beim bundesweiten Vernetzungstreffen wur-
de deutlich, wie viel Kraft in gemeinsamer Vision
steckt: Zukunftsbilder zu entwerfen und mitein-
ander zu teilen, ist mehr als ein Gedankenexperi-
ment — es ist ein politischer Akt. Quincey Stumpt-
ner, Experte fir intersektionale und dekoloniale
Digitalpolitik stellt in seinem Beitrag die Frage:
,Wie fiihlt es sich an, im Jahr 2050 zu leben, in
dem gerade die letzten Raten der Reparationszah-

VORWORT

lungen geflossen sind?” — genau darum geht es:
gesellschaftliche Zukunftsbilder zu gestalten und
Schritt fir Schritt daran mitzuwirken, sie Wirklich-
keit werden zu lassen.

Aus diesem Grund war es wichtig, Repa-
rationen im Rahmen des Heimaten-Festivals in
Kooperation mit dem Global Reparations Hub zu
thematisieren.

Auf einer internationalen Fachveranstaltung
diskutierten Expert*innen, welche Rolle Repara-
tionen im Kontext von Dekolonisierung spielen.
Unser Ziel: Netzwerke schaffen, Interessen biin-
deln und Ressourcen teilen, um globale Ungleich-
heit zu bekampfen.

Die Frage nach gerechteren Beziehun-
gen zieht sich auch durch die internationale Zu-
sammenarbeit, zum Beispiel in Stadtepartner-
schaften. Das Jubildum der Stddtepartnerschaft
Berlin—Windhoek verdeutlichte, dass echte Part-
nerschaft nur gelingt, wenn koloniale Kontinuita-
ten kritisch aufgearbeitet und der Vélkermord an
den Ovaherero und Nama in den Mittelpunkt des
Erinnerns riickt.

Aber auch im digitalen Raum stellt sich die
Frage, wie koloniale Machtverhaltnisse fortwir-
ken.

Yannick Miiller zeigt in seinem Beitrag auf,
dass die Kontrolle {iber Infrastrukturen, Wissen
und Daten zu einem wichtigen Zukunftsfeld ge-
hort, in der durch konkrete MalRnahmen wie Aus-
schreibungen, Quellcodes, Hostingpflichten und
Governance-Strukturen ein Wandel angestoflen
werden kann.

So zeigt sich: Dekolonisierung umfasst alle
Ebenen - von der Erinnerung bis zur digitalen In-
frastruktur.

All diese Beispiele zeigen, dass kontinuier-
liche Dekolonisierungsprozesse maoglich sind
— wenn sie gemeinsam gestaltet werden. Daher
sind Allianzen fiir unsere Arbeit zentral. Sie er-
moglichen Austausch, gegenseitige Unterstiit-
zung und gemeinsame Strategien, die weit Gber
einzelne Projekte hinauswirken.

Wir lassen uns nicht beirren. Wir gestalten,
greifen ein, erinnern und kampfen — konsequent,
solidarisch und mit der Kraft der Utopie.

09



Gemeinsame Definition
von ‘Dekolonial’

Woriiber sprechen wir eigentlich, wenn wir von
dekolonialen Prozessen und einer dekolonialen
Zukunft der Berliner Stadtgesellschaft sprechen?

Wir verstehen darunter ein prozesshaftes
Denken, das sowohl den Status quo und im glei-
chen Atemzug die Vergangenheit und die (ima-
ginierten) Zukinfte auf ihre Machtverhéltnisse,
Sichtbarkeiten und Perspektiven hinterfragt. De-
kolonialitat ist das Ziel dieser Prozesse: Eine Zu-
kunft, in der Gesellschaften nicht mehr von den
Auswirkungen der kolonialen Vergangenheit ge-
pragt sind.

‘Dekolonial’ ist kein feststehender, einheit-
lich definierter Begriff, sondern ein dynamisches
Konzept, das in verschiedenen Kontexten unter-

10

schiedliche Bedeutungen, Konzepte und Wis-
senstraditionen aufgreift. Gemeinsam ist diesen
Ansidtzen, dass ‘dekolonial’ nicht nur eine theo-
retische Position, sondern eine Haltung und Pra-
xis beschreibt, die sich laufend weiterentwickelt.
Dekolonialitat bedeutet, die fortwirkenden kolo-
nialen Kontinuitdten in Wissen, Strukturen und
gesellschaftlichen Machtverhéltnissen sichtbar
zu machen und aktiv zu transformieren - iiber
symbolische Gesten hinaus und bis in den Kern
bestehender Systeme, einschliellich materieller
Ressourcen der Machtverteilungen

Gleichzeitig ist ‘Dekolonial’ ein Wort, das
nicht von Institutionen allein definiert werden
darf. Es lebt von den Stimmen derjenigen, die

GEMEINSAME DEFINITION VON ‘DEKOLONIAL’



von kolonialer Gewalt betroffen sind, und von
den Kampfen der Zivilgesellschaft, die seit Jahr-
zehnten auf Anerkennung, Gerechtigkeit und Ver-
anderung drangen. Institutionelle Versuche, den
Begriff allein in Leitbildern oder Strategien zu
fixieren, laufen Gefahr, seine Radikalitat zu ver-
wassern. ‘Dekolonial’ bleibt deshalb ein Begriff im
Widerstand — gegen die koloniale Vergangenheit
und gegen ihre bis heute wirksamen Spuren.

Historische Dimension

Ursprung und Bedeutung von ‘Dekolonial’ sind
untrennbar mit antikolonialen Kampfen ver-
bunden. Bewegungen in Afrika, Asien und den
Amerikas haben nach dem Ende der formalen
Kolonialherrschaft gezeigt, dass Kolonialismus
nicht verschwindet, sobald Staaten unabhéngig
werden. Stattdessen bestehen Formen kolonia-
ler Macht weiter — in 6konomischen Abhangig-
keiten, in Sprach- und Wissenshierarchien, in
rassistischen Strukturen. Der Begriff der ‘Kolo-
nialitat’ (Mignolo, Quijano)' verweist auf genau
diese Kontinuitdten. ‘Dekolonial’ benennt die
Praxis, diesen fortbestehenden Strukturen etwas
entgegenzusetzen.

Praxis statt Etikett

‘Dekolonial’ darf nicht als Schlagwort stehen blei-
ben. Die Kritik an einer rein symbolischen Ver-
wendung ist breit dokumentiert: Museen, Univer-
sitdten oder Kulturinstitutionen berufen sich auf
‘Dekolonialisierung’, ohne ihre Machtverhéltnisse
tatsdchlich zu verandern. Dekolonialitéat verlangt
mehr als Gedenktafeln oder Wortdnderungen -
sie fordert eine Umverteilung von Ressourcen,
eine Neubewertung von Wissensformen und ein
Eingreifen in tief verwurzelte Strukturen. Der An-
spruch ist radikal, weil er nicht nur an der Ober-
flache kratzt, sondern bestehende Ordnungssys-
teme infrage stellt.

Stimmen im Zentrum

Decolonize Berlin, wie auch zahlreiche Initiati-
ven weltweit betonen: Wer Uber ‘Dekolonialitat’
spricht, darf nicht liber die Képfe der Betroffenen
hinweg sprechen. Die Erfahrungen Schwarzer
Menschen, Indigener und People of Color bilden
den Ausgangspunkt. lhre Stimmen geben der de-
kolonialen Praxis Richtung. Institutionen kdnnen
Raume o6ffnen, finanzielle Mittel bereitstellen und
Strukturen anpassen — definieren kdnnen sie den
Begriff nicht. Es handelt sich um ein kollektives
Projekt, das sich im Austausch, im Streit und in
der Praxis entfaltet.

Ein offenes, lebendiges Konzept

‘Dekolonial’ ist deshalb weniger eine fertige De-
finition als ein Orientierungshorizont. Es ist ein
‘living concept’, das in Bewegung bleibt, weil
auch Machtverhéltnisse in Bewegung sind.
Jede Generation, jede Community, jeder Kontext
bringt neue Akzente ein: sei es die Forderung
nach Riickgabe von Kulturgiitern, die Sichtbar-
machung kolonialer StraBennamen, die Dekolo-
nisierung von Lehrplanen oder die Kritik an glo-
balen Lieferketten. Das Gemeinsame ist weitaus
mehr als eine Liste von MalBnahmen, es ist die
Haltung, koloniale Kontinuitaten nicht hinzuneh-
men, sondern sie sichtbar zu machen und zu ver-
andern.

Ausblick

Eine gemeinsame Definition des Begriffs ‘Dekolo-
nial’ muss daher zweierlei leisten: Sie muss Orien-
tierung geben, ohne den Begriff abzuschlieRen.
Und sie muss den politischen Kern wahren: De-
kolonialitat bedeutet Veranderung — nicht kosme-
tisch, sondern strukturell. Es geht um eine Stadt,
eine Gesellschaft und eine Welt, die nicht langer
auf kolonialen Ungleichheiten aufbaut, sondern
auf gerechteren Verhaltnissen.

"Quijano, Anibal. ,Kolonialit&t der Macht, Eurozentrismus und Lateinamerika.” Ubersetzt von Jens Kastner

Turia + Kant, 2010.

Mignolo, Walter D. ,Epistemischer Ungehorsam: Dekoloniale Optionen.*

GEMEINSAME DEFINITION VON ‘DEKOLONIAL’

Turia + Kant, 2011.

11



Zeitstrahl 2025

Gesamtstadtischer Aufarbeitungsprozess zu

Februar

Veroffentlichung der
Studie ,Wirtschaftspolitik
neu denken: Schritte zur
Dekolonisierung”

12

Berlins kolonialer Vergangenheit

April Juni

Werkstatt ,Dekoloniale Open-Source-Meet-Up fiir die
Ansétze in der ,We Want Them Back-App”“
sozialpddagogischen

Arbeit”

ZEITSTRAHL 2025



Teframin

Aemorie

Coop

Juli November
»Zukunftskonferenz und »Reparations now!” -
bundesweites Vernetzungs- gemeinsame Veranstaltung
treffen: Dekolonisierung mit dem heimaten-Netzwerk
trotz alledem!” und in Kooperation mit dem

Global Reparations Hub

ZEITSTRAHL 2025

Foto: Thabo Thindi

November

»Reframing Relations:
Memories, Justice,
Cooperation”im Rahmen
des Jubildums ,25 Jahre
Partnerstadte Windhoek -
Berlin“

13



Von der Berliner Afrikakonferenz
zur Anton-Wilhelm-Amo-StraBle
in Berlin-Mitte

Vorstand von Decolonize Berlin e.V.

Anhand der Anton-Wilhelm-Amo-Stralle zeigt
sich exemplarisch, wie lange die Verdnderung
von kolonialen Strukturen in der Stadt dauert: Die
ersten parlamentarischen Spuren zur Benennung
der Anton-Wilhelm-Amo-Stralle in Berlin-Mitte
gehen zuriick in das Jahr 2005. In der Drucksa-
che 1711/1l wurde das Bezirksamt ersucht, eine
kritische Auseinandersetzung mit Kolonialismus
im offentlichen Stadtbild politisch wie organisa-
torisch auszufiihren. 20 Jahre spéter ist es so-
weit: Ein rassistischer StraBenname wird ersetzt
mit der Wiirdigung des ersten bekannten afrikani-
schen Philosophen, der in Deutschland lebte und
lehrte: Anton Wilhelm Amo. Bereits Jahrzehnte
zuvor hatten Schwarze Selbstorganisationen und
PAD (People of African Descent) in Deutschland
auf strukturellen Rassismus aufmerksam ge-
macht. Die Umbenennung ist ein Erfolg dieser
Arbeit und stellt einen starken Perspektivwech-
sel dar.

Parallel dazu werden im Afrikanischen Vier-
tel Gedenkstelen zu den bisherigen Umbenennun-
gen eingeweiht. Sie erinnern an den antikolonialen
Widerstand von Anna Mungunda, Cornelius Fre-
dericks, Emily und Rudolf Duala Manga Bell sowie
an die Maji-Maji-Bewegung, die schon vor einigen
Jahren im &ffentlichen Raum gewiirdigt wurden.
An der Erarbeitung der Gedenkstele am Pekinger
Platz, an der Kiautschoustralle und an der Samoa-
stralle hat der Verein korientation malRgeblich mit-
gewirkt. Dieser Prozess hat afrodiasporische und
asiatisch-diasporische Communities enger mitei-
nander verbunden.

14

Lucy Lameck in Neukdlln und Audre Lorde
in Kreuzberg sind weitere Beispiele fiir einen Per-
spektivwechsel in der Erinnerung an den Kolonia-
lismus. In den Berliner Bezirken Mitte, Kreuzberg,
Schoneberg, Prenzlauer Berg und weiteren Bezir-
ken wurden zudem Stolpersteine zur Erinnerung
an Schwarze Menschen verlegt, die in der Zeit des
deutschen Faschismus verfolgt und zum Teil er-
mordet wurden. Ein weiteres Beispiel dafir, wie
der 6ffentliche Raum als Lernort begriffen werden
kann, sind Gedenktafeln, die an Schwarze Men-
schen erinnern, die in Berlin gelebt haben, wie bei-
spielsweise W. E. B. Du Bois, der Schauspieler und
politische Aktivist Ludwig M’bebe M’'Pessa alias
Louis Brody oder der Kommunist und Panafrika-
nist Joseph Ekwe Bilé.

VON DER BERLINER AFRIKAKONFERENZ ZUR ANTON-WILHELM-AMO-STRASSE IN BERLIN-MITTE



Im Bildungsbereich zeichnen sich ebenfalls
Fortschritte ab, auch wenn wir weit davon ent-
fernt sind, Rassismen aus Schulbiichern entfernt
oder diskriminierungssensible Klassenrdume
geschaffen zu haben. Der neue Rahmenlehrplan
fiir Geschichte betont Globalgeschichte, kolonia-
lisierte Raume und marginalisierte Perspektiven
als verbindliche Leitlinien. Damit verschiebt sich
das Fach Geschichte in Richtung einer inklusi-
ven, globalen und postkolonial reflektierten Er-
innerungskultur. Im Lehrplan fiir Politik wird die
Bedeutung von Diskriminierungsschutz und die
Einbeziehung ungehorter Perspektiven hervor-
gehoben.

Gleichzeitig zeigen sich weiterhin struktu-
relle Herausforderungen in der Aufarbeitung der
Berliner und gesamtdeutschen Kolonialvergan-
genheit. Zivilgesellschaftliche Gruppen, die sich
seit 2022 an der Aushandlung eines Berliner Kon-
zepts zu ,Kolonialismus erinnern” beteiligt haben,
warten seit der Konzeptvorstellung 2024 auf die
Veroffentlichung durch die Berliner Senatsverwal-
tung fir Kultur. Die Senatsverwaltung fiir Bildung
kiirzt die Finanzierung fir politische Bildung, ins-
besondere die Ansétze, die intersektionale, anti-
rassistische und queere Perspektiven sichtbar
machen und Diskriminierungssensibilitat férdern.
Auf bundespolitischer und globaler Ebene sind
die Einschrankungen fiir zivilgesellschaftliches
Handeln, insbesondere fiir die Themen Rassis-
mus und Diversity, besonders deutlich: Wenn die
Verwendung von gendergerechter Sprache, die
weibliche, mannliche und andere Geschlechtsfor-
men zuldsst, in Schulen oder Ministerien verboten
wird oder die Geschichte der Versklavung in den
USA und Europa durch nationale Heldenerzahlun-
gen ersetzt wird. So haben auch rechte Narrative
Erfolg, wenn sie die Forderungen nach Gleich-
berechtigung und Schutz von marginalisierten
Gruppen als ,linke Ideologie” framen. Obwohl die-
se Gleichberechtigung und der Diskriminierungs-
schutz gesetzlich verankert sind, wird er damit als
unrechtmafig erklart.

Strallennamenumbenennungen und Aufar-
beitung von Rassismus/Kolonialismus im 6ffent-
lichen Raum sind Ausdruck dieser gesetzlichen

VON DER BERLINER AFRIKAKONFERENZ ZUR ANTON-WILHELM-AMO-STRASSE IN BERLIN-MITTE

Verankerung von Gleichheit und damit wichtige
Veranderungen auf symbolischer Ebene. Sie pra-
gen das kollektive Gedachtnis. Doch sie sind auch
nur ein Teil eines umfassenden Prozesses zum
Abbau von Machtstrukturen und autoritdrem Den-
ken, die der Kolonialismus hinterlassen hat. Sie
zeigen, was moglich ist, erinnern aber zugleich da-
ran, dass Dekolonisierung nie abgeschlossen ist.
Koloniale Denkweisen wirken in Institutionen, Bil-
dungsinhalten und Eigentumsverhéltnissen fort
- diese miissen ebenso kritisch hinterfragt und
verandert werden. Neben Symbolpolitik braucht
es demnach auch konkrete Reparationsmallnah-
men, etwa in Form der Riickgabe von Ancestors/
menschlichen Gebeinen von Vorfahren und ge-
raubten Kulturgltern, die immer noch im Besitz
Berliner Museen sind, oder gerechter 6konomi-
scher Beziehungen. Dekolonisierung ist die tief-
greifende, kritische Auseinandersetzung mit Ge-
schichte, Macht und Rassismus in allen Bereichen
des Lebens. Angesichts der immer starker wer-
denden rechten und demokratiefeindlichen Par-
teien und Bewegungen sowie der rassistischen
Angriffe auf Schwarze Menschen, Migrant*innen
und Marginalisierten ist dies auch eine Einladung
an alle Menschen in der Gesellschaft, miteinander
ins Gesprach zu kommen und zu erdrtern, in wel-
cher Gesellschaft wir leben wollen: Eine, die spal-
tet, oder eine, die eint?

Dekolonisierung erfordert kontinuierliche
politische Arbeit, kritische Reflexion und den Mut,
Machtstrukturen und dominierende Erzédhlungen
in Frage zu stellen. Anton Wilhelm Amo kann uns
hier als Vorbild dienen: Er stellte sich bereits im
18. Jahrhundert mutig intellektuellen, sozialen
und politischen Machtstrukturen entgegen. Er be-
hauptete seine Stimme in einer Gesellschaft, die
ihn marginalisierte, und setzte sich fiir Gerech-
tigkeit und Gleichheit ein - lange bevor solche
Begriffe in o6ffentlichen Debatten (iberhaupt ver-
handelt wurden. Mutig macht uns auch die soli-
darische Zivilgesellschaft in Berlin, die Kdmpfe
zusammenbringt und sich Uber unterschiedliche
Erfahrungen und Lebensrealitaten hinweg fir eine
gerechte und inklusive Gesellschaft einsetzt. Da-
flir danken wir allen sehr!

15



Ruckblick und Erwartungen:
Die UN-Dekade fuir Menschen
afrikanischer Herkunft’

Dr. Idah Nabateregga
PROJEKTLEITUNG GLEICHSTELLUNGSBEGLEITGREMIUM
Projektschwerpunkt UN-Dekade fiir Menschen afrikanischer Herkunft -
RAA Berlin e.V.

UN-DEKADE FUR MENSCHEN (@ E
AFRIKANISCHER HERKUNFT ‘;
2015 - 2024 ‘\ .

BERLIN

16 RUCKBLICK UND ERWARTUNGEN: DIE UN-DEKADE FUR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT



Die UN-Dekaden fiir Menschen afrikanischer
Herkunft (2015-2024 und 2025-2034) ergan-
zen bestehende verbindliche voélkerrechtliche
Instrumente? und adressieren spezifisch anti-
Schwarzen Rassismus (ASR). Mit den Zielen
Anerkennung, Gerechtigkeit und Entwicklung
fordert die Dekaden gezielte MaBnahmen gegen
strukturellen Rassismus und Diskriminierung
Schwarzer Menschen, Menschen afrikanischer
Herkunft und afrodiasporischer Communities —
auch in Deutschland® sowie eine klare Verpflich-
tung zur historischen Aufarbeitung, institutio-
nellen Veranderung und zur aktiven Einbindung
dieser Zielgruppe in politische Entscheidungs-
prozesse.

Berliner Engagement: Politischer
Rahmen und Umsetzung

Erst 2019 erfolgte durch politischen Willen und
nicht zuletzt durch den Druck zivilgesellschaft-
licher Akteur*innen aus den Schwarzen Com-
munities ein klares Bekenntnis: Der Senats-
beschluss vom 12. November bestatigte die
Umsetzung der Dekadeziele sowie die kritische
Auseinandersetzung mit Kolonialgeschichte
und strukturellem Rassismus. Die damalige rot-
rot-griine Koalition der Legislaturperiode 2016-
2021 - beauftragte hierfiir die ehemalige Se-
natsverwaltung fiir Justiz, Verbraucherschutz

und Antidiskriminierung, mit Unterstiitzung der
Landesstelle fiir Gleichbehandlung — gegen Dis-
kriminierung (LADS).

Bereits im Vorfeld hatten Schwarze Com-
munities und zivilgesellschaftliche Initiativen
entscheidende inhaltliche Vorarbeit geleistet. Ein
strukturierter Konsultationsprozess®, der 2018
unter der Leitung von ADEFRA e. V. initiiert wurde
und intersektionale queer-feministische Perspek-
tiven einbezog, legte — unter Einbindung von iiber
30 Selbstorganisationen - die Grundlage fiir den
Aufbau nachhaltiger Strukturen und wirkte maR-
geblich an einer Diskursverschiebung mit. Dieser
Prozess fand zwischen der Berliner Verwaltung
und Schwarzen, afrikanischen sowie afro-dia-
sporischen zivilgesellschaftlichen Akteur*innen
statt. Er miindete in mehreren modellhaften
Projekten. Dazu gehorte etwa die ,Prozessbe-
gleitung zur dialogischen Entwicklung von MaR-
nahmen zur Implementierung der UN-Dekade fiir
Menschen afrikanischer Herkunft fiir die Berliner
Verwaltung” der RAA Berlin (2019). Aus diesem
Projekt gingen zwei Ergebnisse hervor: ein ver-
waltungsinterner MaRnahmenplan sowie ein
zivilgesellschaftlicher MaBnahmenkatalog®, der
den Prozess aus Schwarzen Perspektiven kritisch
reflektiert und kontextualisiert. Im Anschluss
wurden zwei tragende Strukturen geschaffen: die
Ansprechstelle ,Beratung — Begleitung — Vermitt-

T"Der im August 2025 verdffentlichte Abschlussbericht der RAA Berlin mit dem Titel ,Erste UN-Dekade fiir Menschen
afrikanischer Herkunft (2815-2024): Abschlussbericht iber die im Rahmen der UN-Dekade vom Land Berlin ge-
forderte Projektarbeit unter besonderer Bericksichtigung des Projektschwerpunkts UN-Dekade der RAA Berlin e.V.'
dokumentiert umfassend die Aktivit&ten und Ergebnisse der ersten Dekade. Zugleich enthalt der Bericht eine
riickblickende Bewertung sowie eine Einsch&tzung der Erwartungen an das Land Berlin im Hinblick auf die angekiin-

digte Verlangerung der UN-Dekade bis 2034.

https://undekade.raa-berlin.de/fileadmin/user_upload/RAA_Abschlussbericht_UN-DEKADE___20815_-_2024___27_08_2025.pdf

2Wichtige volkerrechtliche,

EU- und nationale Regelungen zur Bekampfung von ASR und Diskriminierung.

https://undekade.raa-berlin.de/un-dekade/default-title#c176

3 Anerkennung, Gerechtigkeit und Entwicklung - Abschlussbericht des Beirats der Koordinierungsstelle zur na-
tionalen Umsetzung der UN-Dekade fiir Menschen afrikanischer Herkunft (Mai 2025).,
https://www.bmbfsfj.bund.de/resource/blob/257782/404867a77df16ce317c1463b929dfB4a/abschlussbericht-un-dekade-

menschen-afrikanischer-herkunft-data.pdf

4Die Ergebnisse dieses Konsultationsprozesses wurden in dem umfassenden Bericht ,Sichtbarmachung der Diskrimi-

nierung und sozialen Resilienz von Menschen afrikanischer Herkunft” dokumentiert:
https://undekade.raa-berlin.de/fileadmin/user_upload/downloads/Abschlussbericht_zur_Sichtbarmachung_der_

Diskriminierung....pdf

5Zivilgesellschaftlicher MaBnahmenkatalog fiir die Gleichstellung von Menschen afrikanischer Herkunft und zum

Abbau von deren Diskriminierung durch anti-schwarzen Rassismus (ASR) -
https://undekade.raa-berlin.de/fileadmin/user_upload/Massnahmenkatalog_UN-Dekade-2021.pdf

RUCKBLICK UND ERWARTUNGEN:

DIE UN-DEKADE FUR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT

17



lung” & das Gleichstellungsbegleitgremium, ein
unabhéangiger Expert*innenkreis zu ASR.® Beide
tragen maligeblich zur strategischen Veranke-
rung rassismuskritischer Perspektiven in der Ber-
liner Verwaltung bei.

Zivilgesellschaftliche
Initiativen: Schlisselakteur*innen
der Umsetzung

Organisationen wie EOTO e. V., ADEFRA e. V., Jo-
liba e.V., die Initiative Schwarze Menschen in
Deutschland (ISD), Decolonize Berlin, Dekoloniale,
die Initiative Perspektivwechsel sowie weitere zi-
vilgesellschaftliche Akteur*innen leisten mit ihrer
langjahrigen Expertise und praxisnahen Arbeit
einen zentralen Beitrag. Ihr Engagement fokussiert
sich insbesondere auf die Bereiche Sichtbarma-
chung, gesellschaftliche Teilhabe, Empowerment
sowie die Bekampfung von Alltags- und institutio-
nellem Rassismus. Dariiber hinaus entwickeln eini-
ge Akteur*innen Monitoring-Instrumente, Bildungs-
formate und Community-Organizing-Strategien, die
speziell auf Menschen afrikanischer Herkunft und
andere rassistisch markierte Gruppen ausgerichtet
sind. Diese vielfaltige (Projekt)Arbeit verdeutlicht:
Eine nachhaltige und wirksame Bekdmpfung von
ASR erfordert eine dauerhafte, strukturell abgesi-
cherte Zusammenarbeit mit der Zivilgesellschaft
- insbesondere mit jenen Akteur*innen, die aus
der Community selbst heraus agieren und iber er-
probtes Wissen sowie vertrauensvolle Netzwerke
verfligen.

Erfolge und strukturelle Liicken

Die erste UN-Dekade fiir Menschen afrikanischer
Herkunft hat wichtige Impulse gesetzt und zent-
rale Fortschritte erzielt, die als Grundlage fiir eine
langfristige institutionelle Verankerung dienen
kdénnen. Zu den wesentlichen Errungenschaften
zahlen:

- Sichtbarmachung von Diskriminierung und
strukturellen Barrieren, insbesondere im
Kontext von ASR

Einbindung Schwarzer Perspektiven in poli-
tische Entscheidungs- und Gestaltungspro-
zesse

Aufbau intersektionaler und rassismuskriti-
scher Diskurse, mit Fokus auf ASR und ASR-
Kritik

Entwicklung verwaltungsinterner Mafnah-
men und konkreter Handlungsempfehlun-
gen

- Starkung zivilgesellschaftlicher Netzwerke
sowie der Aufbau solidarischer Biindnisse
zwischen Rassismus markierten Commu-
nites

Vertiefte konzeptionelle Auseinandersetzung
mit Dekolonialitdt und die Verankerung ras-
sismuskritischer Ansédtze im Mainstream.
Dennoch bestehen weiterhin strukturelle Defizite —
insbesondere hinsichtlich der verbindlichen insti-
tutionellen Verankerung, des Aufbaus langfristiger
und planbarer Forderstrukturen sowie der syste-
matischen Einbindung zivilgesellschaftlicher Ex-
pertise. Ohne diese Voraussetzungen bleibt gesell-
schaftliche Teilhabe fragmentarisch und politische
Gleichstellung unvollsténdig.

Ausblick: Die zweite UN-Dekade als
strategische Verpflichtung

Die Verlangerung der Dekade bis 20347 ist kein
symbolischer Akt, sondern ein klarer politischer
Auftrag zur konsequenten Vertiefung und Ver-
stetigung der bisherigen Erfolge. Vor dem Hin-
tergrund des Rechtsrucks in der deutschen und
europaischen Politik und des Erstarkens anti-
demokratischer Stromungen, der zunehmenden
gesellschaftlichen Polarisierung sowie der sich
verscharfenden politischen Debatten um Zuge-
horigkeit, Migration und Gleichstellung - auch

¢ Uber die RAA Projekte - https://undekade.raa-berlin.de/projekte

7UN-Resolution adopted by the General Assembly

on 17 December 20624. https://docs.un.org/en/A/RES/79/193 und die offizielle Aufrufung der zweite UN-Dekade unter -
https://www.ohchr.org/en/stories/2024/12/second-international-decade-people-african-descent-renews-call-recognition-
justice#:~:text=This%20Second%208International%2@Decade%20is, people%200f%20African%20descent%20worldwide

18

RUCKBLICK UND ERWARTUNGEN:

DIE UN-DEKADE FUR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT



im Kontext von ASR ist festzustellen: Die demo-
kratische Grundordnung steht zunehmend unter
Druck und befindet sich in einer akuten Bewéh-
rungsprobe. Antidemokratische und rassistische
Positionen gewinnen an gesellschaftlicher wie
politischer Legitimation, wahrend errungene Fort-
schritte im Kampf gegen ASR und andere Formen
struktureller Diskriminierung akut geféhrdet sind.
Gerade jetzt braucht es eine klare und verantwor-
tungsbewusste politische Haltung und belastba-
re Strukturen.
Berlin muss seinen Modellcharakter erneut unter
Beweis stellen — mit:
- Einstellung eines*r Beauftragten fiir ASR
- Verabschiedung einer ressortiibergreifen-
den Landesstrategie & eines konkreten Ak-
tionsplans zur Umsetzung
- Verankerung der zweiten Dekade im Koali-
tionsvertrag
Diese Mallnahmen sind kein Selbstzweck, son-
dern notwendige Instrumente zur Sicherung de-
mokratischer Prinzipien, zur Férderung sozialer
Gerechtigkeit und zur strukturellen Gleichstellung
von Menschen afrikanischer Herkunft.

Fazit

Die zweite UN-Dekade darf nicht als bloRe Fort-
fihrung verstanden werden, sondern als stra-
tegische Vertiefung. Sie bietet die Chance,
symbolische Politik durch strukturverandernde
MaBnahmen zu ersetzen: fiir mehr Gleichberech-
tigung, Sichtbarkeit, Teilhabe, Schutz und Ge-
rechtigkeit.

Berlin — als Stadt mit kolonialer Verant-
wortung und ihrer Vielfalt — steht in der Pflicht,
die demokratische Substanz gegen rassisti-
sche Rickschritte zu verteidigen. Was es jetzt
braucht, ist der politische Wille, bestehende An-
satze zu verstetigen und die zweite Dekade als
das zu begreifen, was sie ist: ein Auftrag zur
gerechten und demokratischen Zukunftsgestal-
tung aus der Perspektive von Erinnerung und
Verantwortung.

RUCKBLICK UND ERWARTUNGEN:

DIE UN-DEKADE FUR MENSCHEN AFRIKANISCHER HERKUNFT

Mehr unter:
https://undekade.raa-berlin.de

DR. IDAH NABATEREGGA

19



Dekolonisierung
in Berlin gelingt nur
gemeinsam

Koordinierungsstelle

ent

20 DEKOLONISIERUNG IN BERLIN GELINGT NUR GEMEINSAM



Berlin versteht sich gern als Stadt der Erinnerung
- an vielen Orten der Stadt Uiberlappen sich Er-
innerungsgeschichten und ermdglichen es, sich
mit (de)kolonialen Geschichten auseinanderzu-
setzen. Berlin steht zugleich vor der Aufgabe,
koloniale Kontinuitdten sichtbar zu machen und
abzubauen. Die Struktur des foderalen Systems
eroffnet dabei besondere Chancen: Sie ermdg-
licht die Etablierung einer pluralen Erinnerungs-
kultur, in der auf kreative, demokratische und mul-
tiperspektivische Weise an historisches Unrecht
und an die vielfaltigen Widerstande dagegen er-
innert werden kann. Das gelingt nur, wenn Bezirk,
Land und Bund ihre unterschiedlichen Zusténdig-
keiten nicht nebeneinander, sondern miteinander
wahrnehmen. Dekolonisierung ist Querschnitts-
arbeit: Sie vollzieht sich einerseits ebeneniiber-
greifend im foderalen System, das heil’t zwischen
Bund, Landern und Kommunen, die jeweils eigene
Zustandigkeiten und Akzente in der Erinnerungs-
kultur setzen. Andererseits ist sie auch inhaltlich
eine Querschnittsaufgabe und betrifft Kultur- und
Bildungspolitik, Stadtentwicklung, Wissenschaft,
Wirtschaft und internationale Zusammenarbeit.
N&tig sind klare Verfahren, verldssliche Finanzie-
rung — und eine gemeinsame Sprache iiber die
Ebenen hinweg.

Strukturen statt bloB Projekte

Die Kraft dekolonialer Erinnerung liegt in der Ver-
zahnung von dezentralen und zentralen Forma-
ten. Gedenkorte in den Bezirken schaffen niedrig-
schwellige Zugange — besonders fiir Schulen und
lokale Communities. Im Kiez machen sie verbor-
gene Erinnerungsgeschichten sichtbar, holen die
Auseinandersetzung mit dem Kolonialismus in
den Alltag und zeigen, dass koloniale Strukturen
alle Lebensbereiche durchdringen. So wird Ge-
schichte nicht abstrakt, sondern vor Ort erfahr-
bar - an den StralRen, Platzen und H&usern, die
wir taglich passieren. Aus vielen kleinen Orten
entsteht ein dichtes Netz der Erinnerungen, das
sich in die Gegenwart einschreibt und sie zugleich
befragt. Zentrale Erinnerungsarbeit entfaltet da-
riiber hinaus eine starke symbolische Wirkung.

DEKOLONISIERUNG IN BERLIN GELINGT NUR GEMEINSAM

Wirksam ist beides nur, wenn die Ebenen koordi-
niert handeln und auf einem gemeinsamen, stabi-
len Fundament stehen.

Ein Kernproblem bleibt die Kurzfristigkeit:
Forderungen sind oft projektgebunden, befristet
und prekar. Dadurch wird dekoloniale Arbeit anfal-
lig fiir politische Stimmungslagen und finanzielle
Engpédsse. Berlin braucht deshalb langfristige
Strukturen - kontinuierliche Budgets, bezahlte
Stellen auch in der Zivilgesellschaft und dauer-
hafte Erinnerungsorte.

Wo die Arbeit konkret wird:
die Bezirke

In den Bezirken wird koloniale Geschichte greifbar
- in StraBenrdumen, Parks, Museen, Archiven und
in der Bildungsarbeit vor Ort. Beispiele wie Trep-
tow-Kdpenick zeigen, wie Erinnerung beginnt: mit
Ausstellungen, kiinstlerischen Interventionen und
politischen Beschliissen. In Treptow-Kopenick
wurde im Rahmen der Gewerbeausstellung von
1896 die erste deutsche Volkerschau veranstal-
tet. Das Bezirksmuseum widmet diesem Thema
die Dauerausstellung zuriickgeschaut und plant
derzeit die Einrichtung eines dezentralen Erinne-
rungsortes am Karpfenteich im Treptower Park —
genau an jenem Ort, an dem einst 106 Personen
liber mehrere Monate hinweg zur Schau gestellt
wurden.

Kiinstlerische und kreative Interventionen
wie der Horspaziergang zurtickerzéhlt haben ein
parteilibergreifendes Bewusstsein fiir diesen Teil
der Geschichte in Treptow-Kdpenick geschaffen
und letztlich zu dem Beschluss gefiihrt, am Karp-
fenteich einen dezentralen Erinnerungsort einzu-
richten. Gleichzeitig sind es jedoch gerade die Be-
zirke und Kommunen, in denen die Ressourcen fiir
eine solche Erinnerungskultur am knappsten sind.

Sollen Bezirke Verantwortung tragen, brau-
chen sie verlassliche personelle Kapazitaten und
Planungssicherheit lber Projektzyklen hinaus.
Landes- und Bundesmittel miissen so ausge-
staltet sein, dass sie lokale Vorhaben langfristig
stiitzen, anstatt in administrativen Hiirden zu ver-
sanden.

21



Die Rolle des Landes: koordinieren,
verstetigen, skalieren

Die Verantwortung dafiir, dass kritisch an den
Kolonialismus erinnert wird, liegt dabei bei allen
Ebenen: Wenn es die Verantwortung der Bezirke
ist, dafiir zu sorgen, dass das Thema in den Nach-
barschaften sichtbar ist, dann ist es auch die Ver-
antwortung des Landes Berlin, die besondere Ver-
antwortung als ehemalige Reichshauptstadt und
politisches Zentrum deutlich zu machen. Gleich-
zeitig tragt der Bund als Nachfolgestaat des
Kaiserreichs die rechtliche, politische und erin-
nerungspolitische Verantwortung, an die Verbre-
chen in den Kolonien im Namen des Deutschen
Reichs zu erinnern.

Berlin spannt den Rahmen fiir Erinnerung,
biindelt Programme und verkniipft zentrale mit
dezentralen Orten. Doch nur transparente Verfah-
ren und die friihe Einbindung der Zivilgesellschaft
geben diesem Geriist Leben. Der Bund setzt die
duleren Linien: Er finanziert mit, sorgt fiir Konti-
nuitdt und tragt Verantwortung — von Repatriie-
rung bis zu internationalen Partnerschaften. Erst
im Zusammenspiel entsteht ein Fundament, das
dauerhafte Orte und eine lebendige Praxis ermdg-
licht.

Partizipation der Zivilgesellschaft -
mit Wirkung

Leitlinien und Programme entfalten nur dann
Glaubwiirdigkeit, wenn betroffene Communities
und zivilgesellschaftliche Initiativen wirksam be-
teiligt sind. Ihre Mitwirkung sollte strukturell ver-
ankert sein — etwa in Beirdten und Arbeitsgrup-
pen mit klaren Rechten, transparenten Ablaufen
und Riickkopplung in die Entscheidungsebenen.
Forderlogiken sollten Kooperation belohnen,
statt Konkurrenz zu verschéarfen, damit Wissen,
Beziehungen und Verantwortung vor Ort wachsen
konnen.

Berlin als Lernraum

Die Auseinandersetzung mit Kolonialismus ist
in Berlin vielstimmig. Dazu gehort, ostdeutsche
Erinnerungserfahrungen einzubeziehen und he-
gemoniale Deutungen zu hinterfragen. Gerade
diese Vielfalt eroffnet differenzierte Zugange
fir Schulen, Nachbarschaften und Institutionen.
Wenn Land und Bezirke diese Perspektiven aktiv
einbinden — und der Bund entsprechende Forma-
te unterstiitzt —, entsteht ein Lernraum, der (iber
Berlin hinausweist.

Dekolonisierung ist kein Zusatzprogramm,
sondern Teil eines demokratischen Selbstver-
standnisses. Bezirk, Land und Bund tragen jeweils
eigene Verantwortung — wirksam wird sie erst in
der abgestimmten Zusammenarbeit und in Ko-
operation mit der Zivilgesellschaft. Berlin braucht
klare Zustéandigkeiten, mehrjahrige und faire For-
derstrukturen sowie verbindliche Beteiligung.
Die bei Decolonize Berlin angesiedelte Koordinie-
rungsstelle ist seit 2020 als verlassliche Partnerin
tatig und fungiert als Briicke zu den Schwarzen,
migrantischen und diasporischen Communities
in Berlin. Wo diese Komponenten zusammenkom-
men, zeigt sich: Dekolonisierung kann gelingen
— als gemeinsame, verlassliche Praxis Uber alle
Ebenen hinweg.

"Drs.Nr.: IX/8312 Nr.: 0343/21/23, https://bvv-treptow-koepenick.berlin.de/pi-r/vo020_r.asp?VOLFDNR=7305

22

DEKOLONISIERUNG IN BERLIN GELINGT NUR GEMEINSAM



In Erinnerung an
Martha N'dumbe (1902-1945):
Dekolonisierungspraktiken
in Berlin

Professor Robbie Aitken

Sheffield Hallam University

Berlin ist eine Stadt, deren Geschichte im 6ffent-
lichen Raum (berall sichtbar ist. An Geb&uden, in
Museen, in StraRennamen, auf Informationssau-
len sowie in Form von Denkmalern, Gedenktafeln,
Stolpersteinen oder Statuen, bis hin zu histori-
schen Bildern in Bahnhofen — Deutschlands und
Berlins Vergangenheit ist Uberall prasent. Die
Vergangenheit, wie sie festgehalten wird und wie
die Stadt und ihre Bewohner*innen dargestellt
werden ist unwiderruflich subjektiv und oft auch
widerspriichlich: Berlin, die Stadt der Dichter*in-
nen und Denker*innen; eine Stadt, geprédgt von

IN ERINNERUNG AN MARTHA N’DUMBE (1902-1945): DEKOLONISIERUNGSPRAKTIKEN IN BERLIN

Diktaturen und Revolutionen; die hedonistische,
trendige, moderne Hauptstadt einer jungen Repu-
blik; eine von zwei Weltkriegen gezeichnete Stadt;
eine, die geteilt und dann wiedervereinigt wurde;
eine kosmopolitische, fortschrittliche und weltof-
fene Metropole. Berlin hat gezeigt, dass es in der
Lage ist, sich mit seiner gewalttatigen und trau-
matischen Vergangenheit auseinanderzusetzen,
indem es die Verantwortung fiir die Verbrechen
des Holocausts anerkennt. Aber die Vergangen-
heit, an die erinnert wird, begiinstigt vor allem
seine — im Gegensatz zu ihren — Geschichten

23

Foto: Thabo Thindi



und macht keine Referenz zur langandauernden
Anwesenheit von Menschen afrikanischer und
asiatischer Herkunft. Auch wird versdumt, sich
kritisch mit der Rolle Berlins und Deutschlands im
internationalen Versklavungshandel und européi-
schen Imperialismus und deren Vermachtnissen
auseinanderzusetzen.

In dieser Hinsicht unterscheidet sich Berlin
nicht von anderen europdischen Stadten wie Bris-
tol, Lissabon, Liverpool, Briissel und vielen ande-
ren, die sich schwertun, sich addquat mit der Fra-
ge auseinanderzusetzen, wie Vorstellungen von
Rasse - oft umschrieben als Kultur oder Religion
- und wie Rassismus, Imperialismus und weifle
Privilegien das stadtische Umfeld und das Leben
der Stadtbewohner*innen gepragt haben und wei-
terhin pragen. Was viele dieser Stadte ebenfalls
gemeinsam haben, ist, dass Schwarze, asiatische,
afro- und asiatisch-diasporische Wissenschaft-
ler*innen, Aktivist*innen und zivilgesellschaftli-
che Gruppen seit Jahrzehnten unermiidlich daran
arbeiten, die Art, wie wir gedenken zu diversifi-
zieren und historisch unterschatzte Bereiche an-
zuerkennen.! Die Umbenennung von StralRen und
das Anbringen von Gedenktafeln und Aufstellen
von Informationssaulen gehdren zu den Strate-
gien, die in Berlin erfolgreich angewandt wurden,
um den &ffentlichen Raum zu dekolonisieren. An-
getrieben von der Initiative Schwarze Menschen
in Deutschland (ISD) und dem Biindnis Decoloni-
ze Berlin sind diese Initiativen weit davon entfernt,
»sinnlose und nutzlose symbolische Malnahmen”
zu sein.? Es geht darum, eine breitere Debatte da-
riber anzustoBen, wessen Geschichte gewiirdigt
wird oder nicht. Sie fordern Anerkennung und Re-
prasentation sowie die Schaffung neuer, inklusi-
ver offentlicher Orte der Wissensvermittlung, die

alternative Perspektiven zur vorherrschenden Ge-
schichtsschreibung bieten.

Die kiirzlich erfolgten Umbenennungen von
Berliner StralRen ehren Personlichkeiten und Be-
wegungen des antikolonialen Widerstands. Bei-
spiele sind der Manga-Bell-Platz (2022), die Corne-
lius-Fredericks-Stralle (2022), die Maji-Maiji-Allee
und Anna-Mungunda-Allee (2024). In diesen Féllen
wurde der Fokus von der deutschen Kolonialmacht
auf Geschichten von ,Empowerment und Befrei-
ung” verlagert.® Die viel beachtete Umbenennung
der M*-StralRe, die jetzt nach dem ghanaischen
Philosophen Anton Wilhelm Amo (ca. 1703 - ca.
1759) (2025) benannt ist, und die Einweihung der
Gedenktafeln fiir die Kameruner Martin Dibobe
(2016), Joseph Ekwe Bilé (2022) und Louis Brody
(2024) sowie des Tansaniers Mtoro Bakari (2024),
zeugen von der langen Geschichte des antikolo-
nialen und antirassistischen Aktivismus von in
Deutschland lebenden Afrikaner*innen. Sie riickt
auBerdem die lange Prasenz Schwarzer Men-
schen in Deutschland ins Blickfeld.

Ein weiteres wichtiges Ergebnis der Arbeit
von Decolonize Berlin, seinen Partner*innen und
Verbiindeten ist die Umbenennung des Nettel-
beckplatzes in Berlin-Wedding.* Seit 1884, als
Deutschland erstmals offiziell Gebiete in Afrika
besetzte, war dieser Platz nach Joachim Nettel-
beck (1738-1824) benannt - einem preuflischen
Seefahrer, Sklavenhéndler und Propagandisten
fir die preuBische Uberseeexpansion. Er wird
nun zu Ehren der Schwarzen Deutschen Martha
N"dumbe umbenannt, die am 5. Februar 1945 im
Konzentrationslager Ravensbriick ermordet wur-
de. Martha ist eine wiirdige Wahl. Ihre Lebens-
geschichte ist vielschichtig® und umfasst die
Geschichte von ,Rasse’, Gender, Imperialismus,

1Zu den ,Blacktivist“-Bemiihungen in europ&dischen Hauptst&ddten siehe Kelly, N. und Vassell, 0. (Hrsg.) (2023).

Mapping Black Europe: Monuments, Markers, Memories. Transcript, Bielefeld.

2 Dieses lacherliche Argument wurde von der konservativen Gruppe Initiative pro Afrikanisches Viertel verwendet,
die versuchte, die Umbenennung von StraBen mit Bezug zur kolonialen Vergangenheit in Wedding zu verhindern.

Barwick-Gross, C.
City, 5/2, S.123.

und Kulz, K.

3 Yeboah, A. (20624). (De)Colonial Berlin Spatializations of German Colonialism in Egbers, V.

(2024). Local Struggles, Global Issues in Journal of Race, Ethnicity, and the

et.al (Hrsg.),

Architectures of Colonialism: Constructed Histories, Conflicting Memories. De Gruyter Brill, Berlin, S.251.

4 ISD und Decolonize Erfurt setzten sich dafiir ein, das Nettelbeck-Ufer in Erfurt zu Ehren des schwarzen

Deutschen Gert Schramm, der im KZ-Buchenwald inhaftiert war,

24

umzubenennen.

IN ERINNERUNG AN MARTHA N’DUMBE (1902-1945): DEKOLONISIERUNGSPRAKTIKEN IN BERLIN



Nationalsozialismus und von Schwarzen Deut-
schen im Allgemeinen.

Martha wurde am 27. Juli 1902 in Berlin
als Tochter von Dorothea Holl aus Hamburg und
Jakob N'dumbe aus Douala, Kamerun, geboren.
Kolonialismus brachte ihren Vater nach Berlin, wo
er sich spéter, wie Hunderte seiner afrikanischen
Zeitgenossen, niederlieB. Er kam 1896 zusammen
mit 105 Méannern und Frauen aus dem deutschen
Uberseegebiet nach Berlin, um auf der ersten
Deutschen Kolonialausstellung in Berlin-Treptow
ausgestellt zu werden. Vor 1914 hatte Martha
aufgrund ihres Vaters den Status einer ,Kolonial-
untertanin’ bekommen. Deutschland wurde nach
dem Ersten Weltkrieg zu einer Kolonialmacht
ohne Kolonialreich und Martha entsprechend
wahrend der Weimarer Republik zur Staatenlosen.
In der Nazi-Diktatur schlie3lich wurde sie als ,ras-
sische’ Aullenseiterin eingestuft. lhr wechselnder
und unsicherer rechtlicher Status und, dass ihr die
deutsche Staatsbiirgerschaft verweigert wurde,
gingen einher mit prekaren wirtschaftlichen und
sozialen Verhaltnissen, in denen sie, ihre Familie
und viele afrikanische und Schwarze Menschen
und Familien in Deutschland lebten. Marthas
Marginalisierung wurde noch verstarkt durch ihre
Zeit in Pflege, den Tod ihres Vaters, als sie 16 Jah-
re alt war und die zerriittete Beziehung zu ihrer
Mutter sowie den Tod ihrer eigenen Tochter, die
bereits im Sauglingsalter starb. Kleinkriminalitat
und Prostitution wurden zu ihrem Hauptweg, um
einen Lebensunterhalt zu bestreiten. Dies brach-
te sie schliellich ins Visier der Nazis, die sie im
Juni 1944 in Ravensbriick inhaftierten, wo sie
spater verstarb; sie war eine von mindestens fiinf
Schwarzen Frauen, die dort eingesperrt wurden.

Martha wurde nicht nur zu Lebzeiten diskri-
miniert, sondern auch nach ihrem Tod. Ihre Mutter
reichte 1954 einen Antrag bei der Entschadigungs-
behorde in Hamburg ein, in dem sie darum bat,

Martha als Opfer des Nazi-Regimes anzuerkennen
und ihr eine finanzielle Entschadigung zu gewah-
ren. Als sogenannte ,Asoziale’ und Schwarze Frau
wurde Martha, wie unzéhlige andere, nicht als Op-
fer der Verfolgung durch die Nazis anerkannt.

Die Umbenennung einer StralBe nach ihr ist
zum einen eine Anerkennung ihrer Existenz, ihres
Leidens, aber auch ihrer Widerstandskraft und der
historischen Schuld, die ihr gegeniiber besteht. Die-
se Initiative erganzt die Verlegung von Stolperstei-
nen, die an das Leben weiterer Schwarzer erinnert,
die von den Nazis verfolgt wurden. 2007 wurde in
Berlin ein Stolperstein fiir den Tansanier Mohamed
Husen verlegt, der im KZ Sachsenhausen starb;
der erste Stolperstein in Deutschland, der einem
Schwarzen Verfolgten gewidmet ist. Dank der Be-
miihungen von Dekoloniale, ISD und ihren Partnern
wurden seit 2021 weitere elf Stolpersteine in der
Stadt verlegt, darunter einer fiir Martha in der Max-
Beer-Stralle 24. Insgesamt gibt es nun 15 solcher
Gedenkorte fiir Schwarze Verfolgte der Nazis in
ganz Deutschland - viel zu wenige.

Diese Ehrenmale verdeutlichen die Verbin-
dungen zwischen der kolonialen und der national-
sozialistischen Vergangenheit. Sie lenken die Auf-
merksamkeit auf das akademische und 6ffentliche
Verschweigen” der Geschichte der Schwarzen
Deutschen im Allgemeinen. Sie zeigen aber auch
auf, wie die personlichen Erfahrungen Schwarzer
Menschen wahrend der Nazizeit fast komplett
ausradiert worden und in Vergessenheit geraten
sind. Sie zeigen einerseits die Vielfalt individueller
Erfahrungen, bezeugen aber andererseits die kol-
lektive Verfolgung, der sie ausgesetzt waren. Zwar
erhielten einige Schwarze Verfolgte nach 1945
Entschadigungen von den westdeutschen Ent-
schadigungsbehorden, doch trotz der historischen
Beweise gibt es bis heute keine formelle Anerken-
nung dafiir, dass Schwarze Menschen als Gruppe
gezielt von den Nazis verfolgt wurden.

5Eine ausfihrlichere Biografie von Martha und Jakob findet sich auf der Website von Dekoloniale: Aitken, R.
(2621). Jacob Njo N’dumbe und Martha N'dumbe, https://dekoloniale.de/en/map#.
6 Siehe Hoeder, C-S. (2020). Totgeschwiegen, Siuddeutsche Zeitung Magazin, https://sz-magazin.sueddeutsche.de/

willkommen-bei-mir/geschichte-afrodeutsch-88967 und Swift, J. (2017). Die Ausldschung der Menschen afrikanischer

Herkunft im nationalsozialistischen Deutschland, Black Perspectives. https://www.aaihs.org/the-erasure-of-people-

of-african-descent-in-nazi-germany/.

IN ERINNERUNG AN MARTHA N’DUMBE (1902-1945): DEKOLONISIERUNGSPRAKTIKEN IN BERLIN

25



In memory of
Martha N'dumbe(1902-1945):
Decolonizing Practices in Berlin

Professor Robbie Aitken

Sheffield Hallam University

26 IN MEMORY OF MARTHA N’DUMBE (19062-1945): DECOLONIZING PRACTICES IN BERLIN

Foto: Thabo Thindi



Berlin is a city whose history is laid bare in its pu-
blic spaces. Whether it be on its buildings, in its
museums, on street names, information pillars, or
memorials, on Gedenktafeln, Stolpersteine, statu-
es, or even in the historical images in many of its
stations, Berlin and Germany’s past is everywhe-
re. The past that is preserved and the multiple vi-
sion(s) of the city and its residents presented are
invariably subjective and often contradictory: Ber-
lin as a city of Denker and Dichter; a city marked
by dictatorships and revolutions; the hedonistic,
modern capital of a fledgling Republic; a city scar-
red by two World Wars; one that was divided then
reunited; a cosmopolitan, progressive, welcoming
city. Berlin has shown a capacity to confront vio-
lent and traumatic aspects of its history, in parti-
cular acknowledging responsibility for the crimes
of the Holocaust. But the past that is memoria-
lised privileges predominantly his - as opposed
to her - stories, renders invisible the longer-term
presence of people of African and Asian heritage,
and fails to critically engage with the city and Ger-
many’s role in both international slavery and Euro-
pean imperialism and their legacies.

In this way Berlin is no different from many
European cities like Bristol, Lisbon, Liverpool,
Brussels, among others, in struggling to meaning-
fully address how ideas of race, often reinscribed
as culture and religion, racism, empire, and whi-
te privilege have shaped and continue to shape
the urban setting and the lives of residents. What
many of these cities also share in common is that
Black, Asian, Afro- and Asian-diasporic scholars,
activists, and civil society groups have worked ti-
relessly to force them to diversify memorialisation
practices and recognise historical blind spots.
Street renaming and the placing of Gedenktafeln
and information pillars have been among the
strategies employed to great effect in Berlin to
decolonise public spaces. Driven by ISD and the
Decolonize Berlin alliance, these initiatives are far
from being “senseless and useless symbolic po-
licies.”? They are about fostering a wider debate
concerning whose stories are commemorated
and whose are not. They call for recognition and
representation, and the creation of new, inclusive

IN MEMORY OF MARTHA N’DUMBE (1962-1945): DECOLONIZING PRACTICES IN BERLIN

public sites of knowledge which offer alternative
perspectives on dominant histories.

The recent renaming of Berlin streets to
honour anti-colonial resistance figures and mo-
vements such as Manga-Bell-Platz, Cornelius-
Fredericks-StraBe (2022), Maji-Maji-Allee, and
Anna-Mangunda-Allee (2024) has moved a focus
from German colonial power to stories of “emp-
owerment and liberation.”® The highly-publicised
renaming of the M-StraRe after the Ghanaian philo-
sopher Anton Wilhelm Amo (ca. 1703 - ca. 1759)
(2025), alongside the dedication of Gedenktafeln
to the Cameroonians Martin Dibobe (2016), Jo-
seph Ekwe Bilé (2022), Louis Brody (2024), and
the Tanzanian Mtoro Bakari (2024) testifies to the
far longer history of anti-colonial and anti-racist
activism of German-based Africans as well as the
longer presence of Black people in Germany.

A further important result of the work of
Decolonize Berlin, its partners, and allies is the
renaming of the Nettelbeckplatz in Berlin-Wed-
ding.* Since 1884, the same year as Germany first
formally seized territories in Africa, the square
has been named after Joachim Nettelbeck (1738-
1824), a Prussian sailor, trader of enslaved people,
and propagandist for Prussian overseas expan-
sion. It will be renamed in honour of the Black Ger-
man Martha N'dumbe who was murdered in the
concentration camp Ravensbriick on 5th February
1945. Martha is a worthy choice. Her life story is
multidimensional .’ It intersects with larger histo-
ries of race, gender, Empire, National Socialism,
and Black German history.

Martha was born in Berlin on 27th July 1902,
the daughter of Dorothea Holl from Hamburg and
Jakob N'dumbe from Douala, Cameroon. Colonia-
lism brought her father to Berlin where he, like hun-
dreds of African contemporaries, chose to settle
down. He arrived in 1896 alongside a further 105
men and women from Germany’s overseas empi-
re to be put on display at the First German Coloni-
al Exhibition held in Berlin-Treptow. As Germany
shifted from being a colonial power to losing its
Empire after World War One, Martha’s colonial
link saw her defined first as a colonial subject
pre-1914, as a stateless person during the Wei-

27



mar period, and finally as a ‘racial’ outsider during
the Nazi dictatorship. The instability of her legal
status and denial of access to German citizens-
hip, matched the precarious economic and social
circumstances she, her family, and many African
and Black German individuals and families faced.
Martha's marginalisation was compounded by
spending time in care, her father’'s death when
she was 16, a fractured relationship with her mo-
ther, and the death of her own daughter in infancy.
Petty crime and prostitution became her central
means of making a living. This eventually brought
her to the attention of the Nazis, who incarcerated
her in Ravensbriick in June 1944; one of at least 5
Black women to have been held there.
Discriminated against in life, Martha was
also discriminated against in death. Her mother
filed a claim with the Hamburg Reparations Autho-
rities in 1954 asking for them to recognise Martha
as a victim of the Nazi regime and to provide her
with financial compensation. As a so-called “Aso-
cial” and as a Black woman, Martha like countless
others was refused recognition as having been
persecuted by the Nazis. Renaming a street after
her is partly about acknowledging her existence,
her suffering, her resilience, and the historical
debt owed her. This initiative complements the
laying of Stolpersteine commemorating the lives
of other Black persecutees of the Nazis. In Berlin
in 2007 a Stolperstein was laid for the Tanzanian
Mohamed Husen who died in KZ Sachsenhausen;
the first in Germany dedicated to a Black persecu-
tee. Thanks to the efforts of Dekoloniale, ISD, and

their allies a further 11 have been placed in the city
since 2021, including one dedicated to Martha at
Max-Beer-Stralle 24. In total there are now 15
such memorials to Black persecutees throughout
Germany - far too few.

These memorials speak to the links bet-
ween the colonial and National Socialist past.
They draw attention to the academic and public
“silencing” of Black German history in general and
the “erasure” of the experiences of Black people
during the Nazi period in particular.® They testify
to the diversity of individual experiences on the
one hand, while speaking to collective persecut-
ion on the other. While some Black persecutees
did receive compensation from the West German
Reparations Authorities post-1945, as yet, despite
the historical evidence, there is no formal recog-
nition that as a group, Black people were actively
targeted by the Nazis.

PROFESSOR ROBBIE AITKEN

T Yeboah, A. (2024). (De)Colonial Berlin Spatializations of German Colonialism in Egbers, V.

et.al (eds),

Architectures of Colonialism: Constructed Histories, Conflicting Memories. De Gruyter Brill, Berlin, S.251.
2 This derisory argument was used by the conservative group Initiative pro Afrikanisches Viertel which tried to

block the renaming of streets linked to the colonial past in Wedding. Barwick-Gross, C.

and Kulz, K. (2024).

Local Struggles, Global Issues in Journal of Race, Ethnicity, and the City, 5/2, S$.123

3 Yeboah, A. (2024). (De)Colonial Berlin Spatializations of German Colonialism in Egbers, V.

et.al (eds),

Architectures of Colonialism: Constructed Histories, Conflicting Memories. De Gruyter Brill, Berlin, S.251.

4ISD and Decolonize Erfurt led efforts to rename the Nettelbeck-Ufer in Erfurt in honour of the Black German

Gert Schramm who was incarcerated in KZ-Buchenwald.

5For a fuller biography of Martha and Jakob, see the Dekoloniale website: Aitken, R.

and Martha N’dumbe, https://dekoloniale.de/en/map#.

(2021). Jacob Njo N’dumbe

6 See Hoeder, C-S. (2020). “Totgeschwiegen,” Siiddeutsche Zeitung Magazine, July 9,

https://sz-magazin.sueddeutsche.de/willkommen-bei-mir/geschichte-afrodeutsch-88967 and Swift, J. (2017).

The Erasure of People of African Descent in Nazi Germany, Black Perspectives,
https://www.aaihs.org/the-erasure-of-people-of-african-descent-in-nazi-germany/.

28

IN MEMORY OF MARTHA N’DUMBE (19062-1945): DECOLONIZING PRACTICES IN BERLIN



Foto: Bernd Wannenmacher

Kolonialismus und Nationalsozialismus im Blick des

Erinnerungsortes Ihnestrale

Gemeinsame
Erinnerungspraxis

Interview mit Manuela Bauche,

Leiterin des Erinnerungsortes Ihnestralle der FU Berlin

Der Erinnerungsort Ihnestrale beschaftigt sich mit einer Wissen-
schaft, die von Entgrenzung, Rassismus und Entmenschlichung gepragt
war. Das Gebaude Ihnestrale 22 ist seit rund 1060 Jahren ein Ort
wissenschaftlicher Forschung: Von 1927 bis 1945 befand sich hier das
Kaiser-Wilhelm-Institut fiir Anthropologie, menschliche Erblehre
und Eugenik (KWI-A).

GEMEINSAME ERINNERUNGSPRAXIS 29



Frage: Vor gut einem Jahr wurde der Erinnerungs-
ort lhnestraBBe eroffnet. Was heif3t es fiir dich, in
deiner Arbeit dort ,verflechtungsgeschichtlich’
zu denken und zu arbeiten?

Antwort: Ich bin mir gar nicht sicher, ob der Begriff
Verflechtungsgeschichte” wirklich trifft, was wir
dort tun. Haufig wird unsere Arbeit eher unter ,mul-
tidirektionaler Erinnerung” eingeordnet. Im Kern
erzahlen wir die Geschichte eines Instituts: des Kai-
ser-Wilhelm-Instituts fir Anthropologie, mensch-
liche Erblehre und Eugenik, das von 1927 bis 1945
bestand. Es war einerseits eng mit der Eugenik der
Weimarer Zeit, andererseits mit der nationalsozia-
listischen Politik von Verfolgung und Vernichtung
verbunden. Zugleich kniipfte es an Praktiken kolo-
nialer Anthropologie an, etwa liber den Griindungs-
direktor Eugen Fischer und aber auch durch die
sehr groBe ‘Sammlung’ an Human Remains, die
dort bewahrt wurde. Diese wurden schon vor Griin-
dung des Instituts, insbesondere wahrend des Kai-
serreichs, zusammengetragen, und eben auch zu
groBen Teilen in kolonialen Kontexten.

Unsere Ausstellung zeigt diese Arbeitspra-
xis und problematisiert sie. Weil sie drei histori-
sche Felder beriihrt — Kolonialismus, Weimarer
Eugenik und Nationalsozialismus - wird das von
aullen oft als ,verflechtungsgeschichtlich” wahr-
genommen. Mir ist aber wichtig: Wir erzdhlen
die Geschichte eines konkreten Instituts, und die
bringt diese Mehrdimensionalitdt zwangslaufig
mit. Der Begriff Verflechtung” suggeriert, dass es
eigentlich getrennte Bereiche gabe, die man erst
verkniipfen miisse - das halte ich fiir problema-
tisch.

Frage: Warum wird dieses Zusammendenken so
selten praktiziert?

Antwort: Das hat zwei Ebenen: eine wissenschaft-
liche und eine erinnerungspolitische. Forschung
zu Kolonialismus und Nationalsozialismus ist bis
heute institutionell stark voneinander getrennt.
Kolonialismus wurde und wird vor allem in den
Area Studies behandelt, die NS-Forschung an
geschichtswissenschaftlichen Instituten, die
sich primar mit deutscher oder européischer Ge-
schichte beschéftigen. Diese Trennung zieht sich
durch — von den Instituten iber Fachzeitschriften

30

bis hin zu wissenschaftlichen Gesellschaften.
Hinzu kommt die erinnerungspolitische
Logik, die eng mit der Forderlogik verbunden ist:
Fir die Aufarbeitung des NS-Unrechts gibt es
seit Langem ein staatliches Commitment — auch
wenn die Mittel bei Weitem nicht ausreichen. Fiir
Kolonialismus hingegen existiert bis heute nur
eine begrenzte Forderung. Das pragt unmittelbar,
wie 6ffentliche Erinnerungspraxis aussieht.
Solche Trennungen haben Folgen: Sie be-
stimmen, was zusammen gedacht wird — und was
nicht. Zugleich erlebe ich bei jlingeren Generatio-
nen eine neue Selbstverstandlichkeit. Fir viele der
Studierenden, die ich unterrichte, ist es vollig klar,
sowohl iber koloniales als auch Uber nationalso-
zialistisches Unrecht nachzudenken. Das macht
mich optimistisch. Dass die Geschichte des Kolo-
nialismus heute so viel starker rezipiert wird, ist
auch ein Ergebnis der langen Kdmpfe um Sicht-
barkeit und Anerkennung. Studierende fragen
eher: Warum uberhaupt trennen? Diese Haltung
ist eine groRBe Chance.
Frage: Warum ist es in Politik und Erinnerungs-
kultur so wichtig, 1945 als klaren Schlusspunkt

GEMEINSAME ERINNERUNGSPRAXIS

Bernd Wannenmacher

Foto:



des Nationalsozialismus zu setzen - und was
wiirde sich verandern, wenn man die strukturel-
len Kontinuitaten starker mitbedenkt?

Natiirlich endete 1945 ein politisches Regime,
doch es blieben zahlreiche personelle und ideo-
logische Kontinuitdten bestehen - entgegen der
Vorstellung einer vollstéandigen ‘Entnazifizierung".
Privilegien aus der NS-Zeit wirkten fort, ebenso
antisemitisches Gedankengut, rassistische und
ableistische Ideologien. Wer sich ernsthaft mit
der Geschichte des Nationalsozialismus beschéf-
tigt, muss diese Fortwirkungen mitdenken. Wenn
der Nationalsozialismus hingegen als vergan-
gene, ,dunkle’ Geschichte und als ,Zivilisations-
bruch' gedacht wird, dann wird suggeriert, dass
Verfolgung und Vernichtung auferhalb aller his-
torischen und gesellschaftlichen Kontexte erfolgt
sei. Damit wird der Nationalsozialismus als grund-
legende Abkehr von der Geschichte dargestellt,
nicht als etwas, das strukturell vorbereitet wurde
und lber 1945 hinaus weitergewirkt hat.

In der Praxis der Erinnerung an den Kolonia-
lismus spielt das Thematisieren von Kontinuitaten
eine selbstverstandliche Rolle. Deutlich wird dort
auch die Gleichzeitigkeit und Widerspriichlich-
keit zwischen dem europdischen Selbstbild als
‘zivilisiert’ und der europdischen Praxis von Mas-
senmorden. Diese Gleichzeitigkeit pragt auch die
NS-Geschichte. Auch deshalb liegt es nahe, beide
Regime gemeinsam zu betrachten - als Systeme,
die Zivilisation behaupteten und zugleich Massen-
mord ermdglichten.

Eine radikal gestarkte Erinnerung an den
Kolonialismus wiirde letztlich auch erzwingen, die
NS-Vergangenheit starker unter diesem Blickwin-
kel mitzudenken.

Frage: Warum ist gemeinsames Erinnern fiir dich
wichtig?

Antwort: Ich spreche lieber von gemeinsamer
Erinnerungspraxis. Wenn wir Kolonialismus und
Nationalsozialismus gemeinsam betrachten, er-
kennen wir strukturelle Gemeinsamkeiten — etwa
in Ideologien der Ungleichwertigkeit: Rassismus,
Antisemitismus, Ableismus. Besonders Letzte-
res wird oft vergessen: Auch der Massenmord an
Menschen mit Behinderungen gehort zum NS.

GEMEINSAME ERINNERUNGSPRAXIS

Ein solcher Blick ertffnet die Mdglichkeit,
Solidaritaten zu entwickeln. Heute wird zwar ver-
mehrt gemeinsam gegen Antisemitismus und
Rassismus gekampft, aber Ableismus bleibt meist
ausgeklammert. Dabei dhneln sich die Diskurse
und Strukturen der Entmenschlichung stark. Mir
ist es wichtig, die Geschichte von Ableismus und
der Behindertenbewegung stéarker einzubeziehen.
Frage: Was wiinschst du dir fiir die Zukunft?
Antwort: Ich wiinsche mir, dass Erinnerungspra-
xis Solidaritaten stiftet. Das bedeutet, strukturel-
le Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen
Unrechtsregimen zu analysieren - aber auch
Ahnlichkeiten in den Kdmpfen um Erinnerung und
Selbstorganisation Betroffener wahrzunehmen.
Wenn wir auf diese Bewegungen zuriickschauen,
kénnen wir viel fur heutige Solidaritaten lernen.

Sowohl Kolonialismus als auch Nationalso-
zialismus waren Herrschaftssysteme der Entrech-
tung. Sie definierten, wer zu den Herrschenden
gehorte und wer rechtlos gestellt oder ermordet
werden konnte. Diese Logik der Teilung zieht sich
durch beide Systeme — und macht deutlich, warum
es so entscheidend ist, sie gemeinsam zu erinnern.

|

MANUELA BAUCHE

31



Utopie als Widerstand

Koordinierungsstelle

In einer Zeit, in der gesellschaftliche Debatten
zunehmend von Krisenbewaltigung und Abwehr-
kampfen gepréagt sind, fallt es schwer, proaktiv
Uiber die Gestaltung gerechter Zukiinfte nachzu-
denken. Der o6ffentliche Diskurs kreist haufig da-
rum, das ,Schlimmste zu verhindern®, statt sich
darauf zu konzentrieren, das ,Bessere moglich zu
machen”. Gerade fiir dekoloniale Perspektiven be-
deutet dies eine spiirbare Einschrankung: Anstatt
Raume zu offnen, in denen neue Wege sichtbar
werden, verengt sich der Blick auf das Machbare/
die Probleme im Hier und Jetzt.

Doch genau hier liegt die Kraft der Utopie.
Utopisches Denken - verstanden nicht als welt-
fremde Fantasie, sondern als kollektive Wider-
standspraxis — gibt uns die Mdglichkeit, unsere
Handlungsmacht zuriickzuerobern. Indem wir
uns eine Zukunft vorstellen, in der dekoloniale
Forderungen bereits verwirklicht sind, kdnnen wir
aus dieser Perspektive riickwarts ableiten, welche
Schritte heute, in fiinf Jahren und in zehn Jahren
notwendig sind, um dorthin zu gelangen.

Utopie als politische und gelebte Praxis

Utopien gelten oft als unrealistisch. Doch gerade
marginalisierte Gruppen haben immer wieder ge-
zeigt, dass das Entwerfen von Visionen ein politi-
sches Instrument ist: Es macht Alternativen sicht-
bar, ero6ffnet Moglichkeitsraume und wirkt der
Ohnmacht entgegen.

Sowohl der Partizipationsprozess zur Erar-
beitung des Konzepts fiir ein gesamtstadtisches
Konzept zur Aufarbeitung der kolonialen Vergan-
genheit Berlins als auch der daran ankniipfende
Aufarbeitungsprozess haben gezeigt, dass das
Denken und Konstruieren einer anderen Zukunft
moglich — und dank der unermiidlichen Arbeit vie-
ler zivilgesellschaftlicher Akteur*innen - bereits
gelebte Praxis ist.

32

Fir eine dekoloniale Bewegung bedeutet
das: Wir stellen uns eine Stadt, eine Gesellschaft,
eine Welt vor, die nicht Ianger von kolonialen Kon-
tinuitaten gepragt ist — und nutzen dieses Bild
als Wegweiser. So wird Utopie zu einer Praxis, die
das Heute veradndert, weil sie das Morgen ernst
nimmt.

Rickwarts planen: Eine dekoloniale
Zukunft denken

Stellen wir uns Berlin im Jahr 2035 als dekoloniale
Stadt vor. Nicht nur einige StraBennamen wurden
gedndert — das gesamte Stadtbild erzahlt eine an-
dere Geschichte: von antikolonialem Widerstand,
von Schwarzen Denker*innen und Kiinstler*innen,
von migrantischen Kampfen um Gerechtigkeit.
Museen sind keine Schatzkammern kolonialer
Gewalt mehr, sondern Orte des Dialogs, der Hei-
lung und der Riickgabe. Ancestral Remains sind
langst repatriiert, und mit ihnen die Anerkennung
der Wiirde der Communities, die jahrhundertelang
ignoriert wurden. Bildungseinrichtungen - von
Schulen bis Universitdten — sind frei von kolonia-
len Denkmustern; sie lehren kritisch, multipers-
pektivisch und in echter globaler Verbundenheit.
Politische Institutionen arbeiten partizipativ, Res-
sourcen werden gerecht verteilt, und internatio-
nale Beziehungen sind von Solidaritat, nicht von
Machtasymmetrien gepragt.

Von dieser Zukunft ausgehend stellen
wir uns die Frage: Was muss geschehen?

Heute: Wir miissen koloniale Kontinuitaten
klar benennen — nicht beschonigen. Das bedeu-
tet: entschlossene Bildungsarbeit, konsequente
Umbenennungen, das Schaffen von wirklicher
Teilhabe von Communities of Color, verbindliche
Riickgabeplane fiir Ancestral Remains und Objekte.
Es braucht Ressourcen — Geld, Rdume, Personal —,

UTOPIE ALS WIDERSTAND



die nicht projektweise, sondern strukturell gesi-
chert sind.

In fiinf Jahren: Berlin hat eine Reparations-
und Restitutionsagenda verabschiedet. Museen
geben systematisch zuriick, anstatt bei jedem
Einzelfall neu zu verhandeln. Schulen haben ver-
pflichtende dekoloniale Lehrpldne. Offentliche
Gelder flieBen in Institutionen, die von BIPoC-
Communities getragen werden. Politische Ent-
scheidungsprozesse sind so gestaltet, dass sie
nicht nur ,Partizipation” zulassen, sondern von
Anfang an von Betroffenen Expert*innen gefiihrt
werden.

In zehn Jahren: Dekoloniale Praxis ist kein
Sonderprojekt mehr, sondern Normalitat. Offentli-
che Erinnerungskultur feiert antikolonialen Wider-
stand, nicht die Tater*innen. Reparationspolitik
ist etabliert, und Berlin arbeitet mit Stadten des
Globalen Siidens in gleichberechtigten Partner-
schaften zusammen. Raume der Kunst, Kultur
und Wissenschaft gehoren nicht mehr nur einigen
wenigen, sondern spiegeln die gesamte Vielfalt
dieser Stadt wider.

Radikal zu trdumen heilt hier: wir geben uns
nicht mit kleinen Schritten zufrieden, sondern for-
mulieren das Ziel klar und ohne Abstriche. Dekolo-
nialitdt bedeutet nicht, koloniale Strukturen sanft
zu reformieren — sie bedeutet, sie zu iberwinden
und Neues aufzubauen.

Beispiele aus der Praxis

Decolonize Berlin hat in den vergangenen Jahren
gezeigt, wie solches Zukunftsdenken in Handlung
Ubersetzt werden kann. Die Umbenennung kolonial
belasteter StraRennamen — etwa die Schaffung der
Maiji-Maji-Allee und der Anton-Wilhelm-Amo-Stra-
Re - zeigen, dass Erinnerungspolitik gestaltbar ist.

Ein besonders wichtiges Beispiel ist die Er-
stellung des Konzepts ,Kolonialismus erinnern®,
das in einem mehrjahrigen partizipativen Prozess
erarbeitet wurde und eine direkte Umsetzung
einer zentralen Forderung von Decolonize Berlin
darstellt. Hier wurde nicht nur ein Papier verab-
schiedet, sondern ein kollektiver Prozess gestal-
tet, in dem viele Stimmen, Erfahrungen und Pers-
pektiven eingeflossen sind.

UTOPIE ALS WIDERSTAND

Widerstand gegen Ohnmacht

Angesichts politischer Verschiebungen nach
rechts und der Harten globaler Krisen, ist das Ge-
fihl der Ohnmacht nicht weit. Gerade hier entfal-
tet die Utopie die so dringend nétige Widerstands-
kraft. Sie erinnert uns daran, dass eine andere
Zukunft méglich ist, und gibt uns den Mut, sie ein-
zufordern.

Utopisches Denken ist dabei kein Selbst-
zweck. Es befdhigt uns, Handlungsspielrdume
zuriickzuerobern, uns gegen die vermeintliche
JAlternativlosigkeit” zu stellen und solidarische
Perspektiven zu entwerfen — gemeinsam mit un-
seren internationalen Verbiindeten, die ebenso fiir
eine dekoloniale Welt kdimpfen.

Einladung zur kollektiven Utopiearbeit

Utopien entstehen nicht im Alleingang, sondern
im Miteinander. Deshalb laden wir alle ein, ge-
meinsam an diesen Bildern einer dekolonialen
Zukunft zu arbeiten: in Schulen, in Kulturinstitutio-
nen, in Verwaltungen, in Bewegungen, in unseren
Communities. Jede*r kann dazu beitragen - sei
es durch kritisches Erinnern im Alltag, durch das
Einfordern von strukturellen Verdnderungen oder
durch die Unterstiitzung zivilgesellschaftlicher In-
itiativen.

Wir brauchen Raume, in denen wir uns unse-
re Visionen gegenseitig erzahlen kdnnen, in denen
wir Erfahrungen und Strategien teilen und Biind-
nisse kniipfen. Wir brauchen Verbiindete, die den
Mut haben, bestehende Machtstrukturen in Frage
zu stellen und gemeinsam neue aufzubauen. Und
wir brauchen Menschen, die nicht nur zuhoren,
sondern handeln - in ihren Institutionen, in der
Politik, in der Nachbarschaft.

Eine dekoloniale Zukunft ist kein ferner
Traum. Sie ist ein Moglichkeitsraum, den wir
uns nehmen miissen — durch Denken, durch Ge-
stalten, durch Widerstand. Lasst uns also nicht
nur trdumen, sondern aktiv werden: Forderungen
stellen, Strukturen verdndern, Geschichten neu
schreiben. Jede Handlung, jede Vision und jedes
Projekt ist ein Schritt dorthin.

Lasst uns diesen Weg gemeinsam gehen -
entschlossen, solidarisch und voller Hoffnung.

33



Reparationen sind
Geschichte!
Positive Zukunfte 2050

Quincey Stumptner

Der Titel dieses Textes irritiert. Gerade bei
einem Thema wie Reparationen erscheint eine
positive Zukunft, in der koloniale Verbrechen
entschadigt wurden und sich die Gesellschaft
von kolonialen Strukturen geldst hat, sehr weit
entfernt — h&ufig sogar unerreichbar. Repara-
tionen fiir koloniale Verbrechen sind eine seit
Langem bestehende Forderung verschiedenster
Gruppen und Staaten gegeniiber ehemaligen
Kolonisatoren.

Nach den Basic Principles and Guidelines on
the Right to a Remedy and Reparation der Vereinten
Nationen' umfassen Reparationen fiinf Ebenen:

34

RESTITUTION (Wiederherstellung des urspriing-
lichen Zustandes, soweit mdglich)

ENTSCHADIGUNG (fiir materielle und immaterielle
Schéaden)

REHABILITATION (medizinische, psychologi-

sche, soziale und juristische Unterstiitzung)

ZUFRIEDENSTELLUNG (u.a. 6ffentliche Anerken-
nung des Unrechts, Entschuldigung, Gedenken)

GARANTIEN DER NICHTWIEDERHOLUNG (struk-
turelle Verdnderungen, um zukiinftige Gewalt zu
verhindern).?

REPARATIONEN SIND GESCHICHTE! POSITIVE ZUKUNFTE 2050



Wie die Kritik am ,Abkommen zur Wieder-
gutmachung’ der deutschen Bundesregierung
fir den Genozid an den Ovaherero, Ovamban-
deru und Nama mit der namibischen Regierung
von 2021 zeigt, werden die verschiedenen Ebe-
nen von Reparationen bisher wenig bis gar nicht
beriicksichtigt.® Diese Umstéande und die Kom-
plexitdt des Themas lassen eine Zukunft, in der
Reparationen Geschichte sind, fast unerreichbar
erscheinen.

Hinzu kommt, dass sich die Zivilgesell-
schaft haufig mit einer Flut von Problemen und
Krisen auseinandersetzen muss. Wir kdmpfen
gegen bestimmte politische Haltungen/Ent-
scheidungen, zeigen Defizite auf, schlagen Ver-
besserungen vor, ziehen machtige Akteur*innen
zur Rechenschaft oder treten fiir die Rechte
marginalisierter Menschen ein (diese Liste ist
offensichtlich nicht erschépfend). All diese Ta-
tigkeiten sind sehr wichtig und fiihren auch im-
mer wieder zu notwendigen gesellschaftlichen
Verdanderungen. Doch kann dieser Modus des
,Feuerloschens’ auch sehr ermiidend sein. Auch
wenn das lbergeordnete Ziel der eigenen Ar-
beit bewusst ist, kann es einem im alltdglichen
Geschaft doch immer wieder durch die Finger
rinnen. Vor allem ein positives Gefiihl und eine
Verbindung zur eigenen Vision einer gerech-
teren Welt stellen sich nicht immer so einfach
ein. Zusammengenommen mit der Herausfor-
derung, Reparationsforderungen politisch und
gesellschaftlich umzusetzen, eréffnet dies das
Arbeitsfeld positiver Zukiinfte.

Warum eigentlich Zukiinfte? Im Alltag sind
wir es gewohnt, von einer singuldren Zukunft zu
sprechen. Das hat vermutlich praktische Griinde,
beispielsweise die sprachliche Vereinfachung.
Doch gibt es auch einen politischen Grund: Es

wird z. B. in Bezug auf technologische Zukiinfte
meist von der einen Zukunft mit (sogenannter)
I gesprochen. Das ermdglicht, diese eigent-
lich sehr spezielle Zukunftsvorstellung als etwas
Allgemeingiiltiges, Unaufhaltsames, womdglich
sogar Natiirliches darzustellen. Als wére diese
gesellschaftliche Entwicklung das Einzige, was
moglich wére. Sprechen wir jedoch von Zukiinf-
ten, wird diese Wahrnehmung veréndert. Pl6tz-
lich ist die glitzernde, technikverherrlichende
Zukunft mit ,KI' nur noch eine unter vielen mdg-
lichen Zukiinften.

Neben einem Befreiungsmoment unserer
Vorstellungskraft wird dabei auch klar, was fiir ein
politischer Akt es ist, Visionen von gesellschaft-
lichen Zukiinften zu entwickeln und diese 6ffent-
lich zu kommunizieren. Wer hat die Macht und die
Ressourcen, gesellschaftsformende Zukunftsvisi-
onen zu entwerfen und zu verbreiten? Momentan
leben wir in einer Zeit, in der einige wenige, mach-
tige Akteur*innen den Diskurs um unser aller Zu-
kiinfte mit einem singuldren Zukunftsnarrativ do-
minieren.

Das macht die Entwicklung von Zukunfts-
visionen, in denen Reparationen Geschichte sind,
noch relevanter. Nicht nur, weil es hilft, aus ei-
nem zivilgesellschaftlichen Modus des Feuerl6-
schens auszubrechen und sich mit dem Ziel der
eigenen Arbeit zu verbinden. Sondern auch, um
den dominanten Zukunftsnarrativen Alternati-
ven entgegenzustellen. Alternativen, die erreich-
bare Bilder von gerechteren und nachhaltigeren
Zukiinften vermitteln. Die Herausforderung be-
steht darin, sich so weit vom Status quo zu I16sen,
dass in der entwickelten Zukunftsvision nicht all
die Dinge reproduziert werden, gegen die in der
gegenwartigen Zivilgesellschaft gekampft wird.
Daher ist der Zeitrahmen relevant: Das in der

TUN (2006). Basic Principles and Guidelines on the Right to a Remedy and Reparation for Victims of Gross
Violations of International Human Rights Law and Serious Violations of International Humanitarian Law :

resolution / adopted by the General Assembly, New York.

2 https://decolonize-berlin.de/de/dekolonisierung/Restitutionen_Repatriierung
3 Bundeszentrale fiir politische Bildung, Onlineredaktion (2021). Volkermord an Herero und Nama: Abkommen

zwischen Deutschland und Namibia.

https://www.bpb.de/kurz-knapp/hintergrund-aktuell/335257/voelkermord-an-herero-und-nama-abkommen-zwischen-

deutschland-und-namibia/

REPARATIONEN SIND GESCHICHTE!

POSITIVE ZUKUNFTE 2050

35



Uberschrift genannte Jahr 2050 ist weit genug
entfernt, damit signifikante gesellschaftliche Ver-
dnderungen passieren kdnnen. Doch es ist auch
nah genug, um nicht in zwar sehr schénen, doch
vermutlich in der mittleren Frist unerreichbaren
Utopien zu verharren. Denn Zukiinftearbeit, wie
sie Teilnehmende wahrend der Decolonize Berlin
Zukunftskonferenz in einem Workshop zum The-
ma Reparationen gemacht haben, soll neben den
schon genannten Zielen auch neue Handlungs-
wege aus der Gegenwart in die erarbeiteten Zu-
kiinfte ergeben.

Dafiir miissen die verschiedenen Zukinf-
teszenarien aber mit Leben gefillt werden: Wie
fihlt es sich an, im Jahr 2050 zu leben, in dem
gerade die letzten Raten der Reparationszahlun-
gen geflossen sind? In welcher das internationale
System so umgebaut wurde, dass neokoloniale
Machtverhaltnisse aufgelost wurden? In der Na-
tionen wirklich auf Augenhohe kooperieren? Wo
struktureller Rassismus offen und aktiv von Re-
gierungen adressiert wird? In dem Workshop ver-
setzten sich die Teilnehmenden entweder in die
Perspektive eines ehemals kolonisierten Landes,
eines ehemals kolonisierenden Landes oder einer
internationalen Organisation, wie beispielswei-
se der Afrikanischen Union. Damit erarbeiteten
sie entlang des PESTLE-Frameworks* Beispiele
fiir verschiedene gesellschaftliche Bereiche und
zeichneten so ein vielféltiges Bild des Jahres
2050.

Zukinftearbeit ist dabei auch herausfor-
dernd. Denn wéahrend der Diskussionen wurde
beispielsweise klar, dass solche Zukiinfte, in
denen Reparationen wirklich umgesetzt wurden,
mit einer umfassenden Deprivilegierung von Be-
wohner*innen ,westlicher’ Staaten und im Spezi-
ellen von weilen Menschen einhergehen. Solche
Zukiinfte wirden fiir weiBe Menschen weniger
Macht und vermutlich auch weniger Ressourcen
als momentan bedeuten. Dies auszusprechen und
in der Szenarienarbeit womdglich einen kurzen

Eindruck davon zu gewinnen, was das bedeutet,
ist nicht leicht. Es ist aber sehr wichtig.

Denn Zukiinftearbeit, die es ernst meint,
geht an die Substanz und stellt genau solche
Fragen. Es geht explizit darum, Alternativen zum
momentanen Status quo zu entwickeln. Einer-
seits, um sich selbst mit den Zielen seiner Arbeit
auf einer neuen Ebene zu verbinden, Kraft aus
Bildern positiver Zukiinfte zu schopfen und den
dominanten Narrativen etwas entgegenzuset-
zen. Andererseits aber auch, um neue, womog-
lich unangenehme Fragen zu stellen und neue
Perspektiven auf unsere eigene Gegenwart zu
erlangen. Zukiinftearbeit verharrt ndmlich nie in
der Zukunft, sondern verschafft uns einen be-
sonderen Spiegel, um uns im Hier und Jetzt neu
zu betrachten. So kdnnen wir Wege entwickeln,
eine neue, hoffentlich gerechtere Gegenwart zu
schaffen.

QUINCEY STUMPTNER

4 PESTLE bedeutet: Politik, Wirtschaft (Economics), Sozial, Technologie, Recht (Legal), Okologie (Environmental).
Im Workshop bearbeiteten die Teilnehmenden auch noch die Dimension der Kultur.

36

REPARATIONEN SIND GESCHICHTE! POSITIVE ZUKUNFTE 2050



Das Global
Reparations Hub

Koordinierungsstelle

Im November 2025 wurde in Berlin der europai-
sche Launch des Global Reparations Hub ge-
feiert. Die Veranstaltung fand im Rahmen des
Netzwerkprojekts heimaten statt und wurde von
Decolonize Berlin gemeinsam mit der Core Group
des Hubs organisiert. Internationale Expert*innen
aus der Core Group des Hubs diskutierten dort
gemeinsam mit Vertreter*innen der Berliner Zivil-
gesellschaft — und mit einem internationalen, di-
gital zugeschalteten Publikum. Decolonize Berlin
ist Mitglied der Core Group und brachte in diesen
Auftakt die Erfahrungen aus der Berliner Arbeit
ebenso ein wie die Perspektive globaler Kdmpfe.

Die Arbeit am Hub hatte bereits im Septem-
ber 2024 begonnen, als monatliche Online-Treffen
erstmals Akteur*innen aus aktivistischen, akade-
mischen und zivilgesellschaftlichen Bereichen
zusammenbrachten, um sich zu vernetzen und
gemeinsame Strategien fiir Reparationsgerech-
tigkeit zu entwickeln.

Ausgangspunkt und Notwendigkeit

Seit Jahrzehnten fordern Aktivist*innen, Wissen-
schaftler*innen und zivilgesellschaftliche Orga-
nisationen weltweit ReparationsmalRnahmen,
um die bis heute spiirbaren Folgen von Kolonia-
lismus, Versklavung und transatlantischem Ver-
sklavungshandel zu adressieren. Bereits auf der
Weltkonferenz gegen Rassismus 2001 in Durban
wurde das Thema prominent verhandelt. Doch
trotz unzahliger Initiativen blieb die Bewegung lan-
ge fragmentiert: Viele Akteur*innen arbeiten iso-
liert, haufig unter schwierigen Bedingungen, und
stehen gleichzeitig unter dem Druck einer 6ffentli-

DAS GLOBAL REPARATIONS HUB

chen Debatte, die Reparationen falschlicherweise
meist auf finanzielle Entschadigungen reduziert.

Griindung des Global Reparations Hub

Um diese Liicken zu schlielRen, wurde im August
2024 das Global Reparations Hub gegriindet — in
enger Zusammenarbeit mit Human Rights Watch.
Seither treffen sich monatlich Akteur*innen aus
aktivistischen, akademischen und zivilgesell-
schaftlichen Bereichen in einem globalen Online-
Forum. Ziel ist es, Erfahrungen auszutauschen,
sich gegenseitig zu unterstiitzen und gemeinsa-

37



me Strategien fir eine kollektive und transforma-
tive Reparationspraxis zu entwickeln.

Die Analyse dieser Treffen zeigt zwei grol3e

Herausforderungen, die weltweit geteilt werden:
1. Politische und professionelle Isolation
derjenigen, die fiir Reparationen arbeiten.
2. Verzerrte offentliche Debatten, die Reparatio-
nen auf rein 6konomische Fragen reduzieren und
ihre politische, gesellschaftliche und transforma-
tive Dimension ausblenden.

Hinzu kommt, dass es bislang keine ko-
ordinierte Plattform gab, um Wissen, Best-Prac-
tice-Beispiele und aktuelle Entwicklungen sys-
tematisch zuganglich zu machen. Hier setzt das
Hub an: Es schafft einen Raum fiir transnationale
Solidaritat und starkt die kollektive Wirkung der
globalen Bewegung.

Ziele des Hubs

Das Global Reparations Hub verfolgt eine klare Vi-
sion:

- ein besseres Verstdndnis von Reparatio-
nen aus einer dekolonialen, kollektiven und
transformativen Perspektive schaffen,

- die Notwendigkeit und Dringlichkeit von Re-
parationen in Politik und Gesellschaft sicht-
bar machen,

- internationalen Druck auf ehemalige Koloni-
almachte, postkoloniale Profiteure und Un-
ternehmen aufbauen, die weiterhin vom ko-
lonialen Erbe profitieren,

- Bewegungen weltweit in ihrem Kampf fir
Reparationsgerechtigkeit starken.

Reparationen werden dabei nicht als riickwarts-
gewandte Geste verstanden, sondern als not-
wendiger Schritt, um Menschlichkeit neu zu ver-
ankern, egalitdre Beziehungen aufzubauen und
internationale Ordnungen in den Dienst von Wiirde
und Gleichheit zu stellen. Der Anspruch ist klar: Es
geht nicht allein darum, systemischen Rassismus
zu beenden, sondern auch seine enge Verflech-
tung mit kapitalistischen Strukturen offenzulegen
und zu Gberwinden.

Aufbau und Struktur

Das Hub ist als globales Netzwerk organisiert und

38

umfasst Mitglieder aus unterschiedlichen Regio-
nen, Disziplinen und Bewegungen. Es gliedert sich
in vier Bereiche:

- ein Steering Committee,

- ein Advisory Committee,

- unterstiitzende Organisationen und Arbeits-

gruppen,

- sowie die allgemeine Mitgliedschaft.
Diese Struktur ermdglicht es, sowohl strategische
Leitlinien zu entwickeln als auch vielfaltige Stim-
men einzubinden.

Bedeutung fir Berlin

Dass der europdische Launch in Berlin stattfand,
zeigt die wachsende Rolle der Stadt als Ort deko-
lonialer Debatten und Kampfe. Gleichzeitig war
dieser Launch nur einer von vielen weltweit — das
Hub versteht sich als globales Netzwerk, das an
verschiedenen Orten sichtbar wird und von den
jeweiligen lokalen Bewegungen getragen wird.
Fiir Decolonize Berlin ist die Mitgliedschaft in der
Core Group ein zentraler Beitrag zur internationa-
len Vernetzung. Indem globale und lokale Kampfe
zusammengebracht werden, entsteht eine wech-
selseitige Starkung: Die Berliner Zivilgesellschaft
profitiert von Erfahrungen aus Afrika, der Karibik
oder den Amerikas — gleichzeitig tréagt Berlin dazu
bei, die Anliegen der Communities of Color hier
sichtbar zu machen und in die internationale Be-
wegung einzuspeisen.

Ausblick

Das Global Reparations Hub ist noch jung, doch
schon jetzt eréffnet es Rdume fiir Zusammen-
arbeit, gegenseitige Unterstlitzung und strate-
gische Planung. Es verbindet Akteur*innen, die
lange isoliert gearbeitet haben, und macht deut-
lich, dass Reparationen kein Randthema sind,
sondern eine zentrale Frage globaler Gerechtig-
keit. Der Launch in Berlin war dabei nur einer von
mehreren weltweit und markiert einen wichtigen
Schritt in einem gréReren Prozess: Er zeigt, dass
die Forderung nach Reparationen nicht an natio-
nalen Grenzen Halt macht, sondern als transna-
tionales Projekt gedacht und umgesetzt werden
muss.

DAS GLOBAL REPARATIONS HUB



Fortbildung zu kolonialen
Kontinuitaten in der
Sozialen Arbeit im SFBB

Seit Verabschiedung des Senatsbeschlusses
2023 bieten wir als Koordinierungsstelle und Ver-
ein eine Fortbildung zu kolonialen Kontinuitaten in
der Sozialen Arbeit am Sozialpdadagogischen Fort-
bildungszentrum Berlin-Brandenburg (SFBB) an.
Unsere zweitdgige Fortbildung fiir Praktiker*in-
nen fand in diesem Jahr bereits zum dritten Mal
statt.

Ziel der Fortbildung ist es, die historischen
Verflechtungen zwischen der Entstehung der
Sozialen Arbeit als Berufsfeld und dem Kolo-
nialismus sichtbar zu machen und gemeinsam
Ansétze zu entwickeln, wie koloniale Kontinuita-
ten in der heutigen Praxis durchbrochen werden
konnen.

Fiir viele Teilnehmende ist es immer wieder
liberraschend, dass die Professionalisierung der
Sozialen Arbeit zeitlich mit dem Ausbau des for-
malen deutschen Kolonialreichs zusammenfallt.
Diese Parallelitdt zeigt sich sowohl in biografi-
schen Verbindungen zentraler Akteur*innen als
auch in inhaltlichen Uberschneidungen.

Ein Beispiel hierfiir ist Hedwig Heyl, die
heute vor allem als biirgerliche Frauenrechtlerin
und Begriinderin des Hort-Konzepts bekannt ist.
Weniger prasent ist ihr aktives Engagement fir
koloniale Interessen: 1907 gehdérte sie zu den Mit-
begriinderinnen des ,Deutsch-Kolonialen Frauen-
bundes” und war lange dessen Vorsitzende. Der
Verband setzte sich gezielt dafiir ein, deutsche
Frauen — insbesondere nach Deutsch-Siidwest-
afrika — zu ,entsenden”, um sogenannte ,Misch-
ehen” zu verhindern und die koloniale Herrschaft
zu stabilisieren. Fiir viele weie und priviligierte

FORTBILDUNG ZU KOLONIALEN KONTINUITATEN IN DER

Frauen bot das Engagement in kolonialen Kon-
texten neue Moglichkeiten des Engagements:
hier konnten sie Berufe ausiiben, die ihnen oft
verwehrt waren. In den haufig paternalistischen
Ansétzen dieser Akteurinnen lassen sich deutliche
Parallelen zu damaligen ,Zivilisierungs“-Diskursen
erkennen — Spuren, die in abgeschwachter Form
bis heute in fachlichen Haltungen und Angebo-
ten der Sozialen Arbeit sichtbar sind. Das Projekt
,Soziale Arbeit als koloniales Wissensarchiv?”
an der Alice Salomon Hochschule untersucht
die Verflechtungen der Sozialen Arbeit mit der
deutschen Kolonialherrschaft und deren Aus-
wirkungen.

In den Fortbildungen geht es daher nicht
nur um Wissensvermittlung zu Kolonialismus und
seinen langfristigen Auswirkungen, sondern auch
darum, die eigene Position in einem rassistischen
System kritisch zu reflektieren und gemeinsam
dekoloniale Perspektiven fiir die Arbeit mit Kli-
ent*innen zu entwickeln.

Um diskriminierende Muster nicht un-
bewusst zu reproduzieren, braucht es ein Be-
wusstsein dafiir, wie historische Ungleichheiten
unsere Wahrnehmungen, professionellen Routi-
nen und Entscheidungen prdgen. Die Auseinan-
dersetzung mit kolonialen Kontinuitaten starkt
reflexive, gerechte und empowernde Praxisfor-
men.

Eine solche Praxis tragt dazu bei, soziale
Angebote inklusiver zu gestalten, Machtverhalt-
nisse kritisch zu hinterfragen und so an einer soli-
darischeren und diskriminierungsdrmeren Gesell-
schaft mitzuwirken.

39

SOZIALEN ARBEIT IM SFBB



»We Want Them Back-

App* - Unterstutzung

bei der Suche nach den
Vorfahr:innen

We want

them
back

Monday 18 November 2024 our
Database (last updated 13/08/2024
)} carries in total 19 Institutions
from Marburg, Freiburg im Breisgau
, Gotha , Strasbourg , Tiibingen , Berli
n , Hamburg , Jena , Kéln )

QR-CODE ZUR

wewant
themback

4@ "WE WANT THEM BACK- APP“ — UNTERSTUTZUNG BEI DER SUCHE NACH DEN VORFAHR:INNEN



Mit offenen
Infrastrukturen gegen
Digitalen Kolonialismus

Wie wir koloniale Kontinuitaten im digitalen Raum

aufbrechen konnen

Yannick Miller

Kontrolle ;Irch'\t’l'l'ltﬂ ng:
Digitaler Koloni nialismu

Ew@rweamm

MIT OFFENEN INFRASTRUKTUREN GEGEN DIGITALEN KOLONIALISMUS 41



Was ist Digitaler Kolonialismus?

Unter Digitalem Kolonialismus ist die Auswei-
tung von Kontrolle und Macht iber digitale Inf-
rastrukturen, Dienste und Wissen durch grolRe
Technologiekonzerne oder Staaten aus dem Glo-
balen Norden; haufig zulasten von Autonomie,
Datenschutz und wirtschaftlicher Entwicklung
im Globalen Siiden zu verstehen. Diese Macht-
ausibung zeigt sich etwa in der Abhangigkeit
von globalen Plattformdiensten, beim Betrieb
von Unterseekabeln oder in der Dominanz we-
niger Cloud-Anbieter, die bestimmen, nach
welchen Regeln Kommunikation, Handel und
gesellschaftlicher Diskurs stattfinden. Lokale
Akteur*innen haben dabei oft wenig bis gar kei-
ne Mitsprache iber Governance, Inhaltskontrolle
oder Besitzrechte.

Fest steht: Wer die Infrastruktur kontrol-
liert, kontrolliert auch den Zugang zu Wissen,
Markten und gesellschaftlicher Teilhabe. Der di-
gitale Raum ist langst zu einem geopolitischen
Machtfeld geworden. Der Soziologe Nick Coul-
dry spricht in diesem Zusammenhang von ,Data
Colonialism®, also der fortgesetzten Aneignung
von Daten als Rohstoff, dhnlich wie einst Land,
Bodenschatze oder Arbeitskraft kolonial ausge-
beutet wurden.?

Digitale Machtfragen sichtbar machen

Was friher Landnahme war, sind heute Rechen-
zentren, Cloudvertrdge und extrem schlechte
Arbeitsbedingungen. Dieser Beitrag soll dafiir
sensibilisieren, wie stark Machtverhaltnisse unse-
re Infrastrukturen pragen, aber auch Handlungs-
optionen aufzeigen. Die Autoren Ingo Dachwitz
und Sven Hilbig beschreiben das in ihrem Buch
,Digitaler Kolonialismus” eindriicklich. Imperiale
Muster setzen sich in Besitzrechten an Daten, in
der Kontrolle {iber digitale Infrastrukturen und in

der ungleichen Verteilung von Profiten zwischen
Globalem Norden und Siiden fort.®

Was lasst sich hier tun? Einiges! Digitale In-
frastrukturen sind greifbar, sie haben Adressen,
Eigentlimer und Vertragsbedingungen. Deshalb
missen wir neben zielfiihrenderer internationaler
Entwicklungszusammenarbeit auch lokale Hand-
lungsspielrdume in den Blick nehmen: Vergabe-
kriterien fiir IT-Leistungen, offene Quellcodes,
lokale oder EU-basierte Hostingpflichten, Audi-
tierbarkeit und Governance-Boards mit Vertre-
ter*innen der betroffenen Communities kdnnen
Standards setzen, die Macht verteilen statt kon-
zentrieren.

Fir uns im digitalpolitischen Verein ,D64
- Zentrum fir digitalen Fortschritt” ist dieses
Thema eine Herzensangelegenheit, das wir mit
aktiven Mitgliedern und dem Vorstand im Rahmen
unseres Jahresthemas Gerechtigkeit besonders
behandeln.

Von Prototypen zu Strukturen:
Lokale Alternativen schaffen

Man kann die Bedeutung greifbarer digitaler An-
gebote, die in Zusammenarbeit mit Verwaltung,
Zivilgesellschaft und Wissenschaft entstehen,
nicht genug betonen. Durch Testings mit diversen
Zielgruppen und eine Feedbackkultur lassen sich
Barrieren abbauen und gesellschaftliche Teilhabe
ermdglichen. Quellcodes, Methoden und Schnitt-
stellen sollten dabei stets offen sein.

Gelebt wird das auch bei der in diesem Jahr
veroffentlichten Anwendung von Decolonize Ber-
lin in Zusammenarbeit mit Visual Intelligence: Die
App ,We Want Them Back"” biindelt Informationen
zu kolonial geraubten menschlichen Gebeinen,
macht sie flir Nachfahr*innen und Forscher*in-
nen auffindbar und ermdoglicht die Kontaktaufnah-
me mit Institutionen.® Aus meiner Sicht ein sehr

" Dachwitz, I.
aufteilen. C.H. Beck, Minchen.
2 Ebd.

& Hilbig, S. (2022). Digitaler Kolonialismus: Wie Tech-Konzerne und GroRmdchte die Welt unter sich

3D64 — Zentrum fur digitalen Fortschritt e.V. (2025). Digitaler Kolonialismus — Veranstaltung. D64, Berlin.

https://d-64.org/digitale-infrastruktur-als-machtfrage/

4 D64 — Zentrum fir digitalen Fortschritt. (2025). Jahresthema Gerechtigkeit. D64, Berlin.

https://d-64.org/jahresthema-gerechtigkeit/

42

MIT OFFENEN INFRASTRUKTUREN GEGEN DIGITALEN KOLONIALISMUS



wertvoller Beitrag fiir mehr Transparenz und neue
Gesprachsrdaume. Aber: Einzelne Projekte und
Prototypen reichen kaum angesichts der GroRe
der Herausforderungen sowie dem aktuellen poli-
tischen Klima. Um Wirkung zu entfalten, miissen
sie in dauerhafte Strukturen libergehen. Das heilit,
dass Forderbedingungen, Beschaffungsordnun-
gen und Haushaltsstellen so gestaltet werden
missen, dass erfolgreiche Open-Source-L6sun-
gen leichter in den Regelbetrieb Uberfiihrt werden
kénnen.

Digitale Souveranitat als
Gegenentwurf

Civic-Coding-Initiativen wie das Civic Data Lab®
oder etablierte Akteure wie die Open Knowledge
Foundation” sowie rassismussensible Kreativ-
agenturen zeigen: Viele Akteur*innen und Bau-
steine sind bereits vorhanden. Die eigentliche
Herausforderung besteht darin, digitale und ana-
loge Ansétze strategisch zu verzahnen. Riickga-
befragen, Datenpolitik, Infrastruktur, Bildung und
Antidiskriminierungsarbeit miissen gemeinsam
gedacht werden.

Auf politischer Ebene gilt: Digitale Infra-
struktur ist eng mit Macht- und Ressourcenfragen
verkniipft. Deshalb braucht es ressortiibergreifen-
de Initiativen mit klaren Mandaten, feste Schnitt-
stellen zwischen technischen und kulturellen
Bereichen, neue Budgetlinien sowie Beteiligungs-
formate, die die Perspektiven der Betroffenen
konsequent ins Zentrum stellen. Erganzt um ver-
bindliche Vergaberichtlinien, jahrliche Infrastruk-
tur-Audits und ein 6ffentliches Monitoring mit Da-
tenoffenlegung kann so ein verlasslicher Rahmen
entstehen.

Gelingt dieser Wandel, kénnen wir lokal der
Entwicklung digitaler Abhangigkeiten entgegen-
treten, Datensouveréanitat vorleben und ihre Er-
fahrungen in europédische und internationale De-
batten einbringen; etwa um Standards fiir faire
Vertrdge und Datenhoheit zu setzen. Digitaler Ko-

lonisierung entgegenzutreten bedeutet, in konkre-
ten juristischen, politischen und zivilgesellschaft-
lichen Arbeitspaketen zu denken.

Fazit: Digitale Souveranitat als
lokaler Gegenentwurf zum Digitalen
Kolonialismus

Wenn Digitaler Kolonialismus bedeutet, dass
Kontrolle dber Infrastrukturen, Wissen und
Daten von wenigen globalen Akteur*innen aus-
gelibt wird, dann ist digitale Souveranitat ihr
Gegenteil: Sie entsteht dort, wo lokale Commu-
nities Verantwortung (ibernehmen, Standards
setzen und eigene technologische Gestaltungs-
kraft entfalten.

Dieser Wandel beginnt nicht mit grofRen
Masterplanen, sondern mit konkreten Entschei-
dungen vor Ort bei Ausschreibungen, Quellcodes,
Hostingpflichten und Governance-Strukturen.
Jede lokal entwickelte, offene und gemeinwohl-
orientierte Losung ist ein Moment der Selbster-
machtigung.

Digitale Technologien bergen enorme Chan-
cen fiir Teilhabe, Transparenz, Gerechtigkeit und
neue Formen des Miteinanders. Damit sie diese
Wirkung entfalten kdnnen, miissen wir digitale
Innovation konsequent an Prinzipien wie Offen-
heit, Inklusion und Verantwortung kniipfen und
verstéarkt in breiten Biindnissen arbeiten. So wird
aus technischer Infrastruktur ein Hebel fiir gesell-
schaftlichen Wandel - und es entsteht Raum fiir
Gegenpole in einer zunehmend kolonial geprag-
ten digitalen Ordnung.

5 Dachwitz, Decolonize Berlin (20623). We Want Them Back. https://wewantthemback.berlin/

6 Civic Data Lab. https://civic-data.de/

7 Open Knowledge Foundation Deutschland e.V., Berlin https://okfn.de

MIT OFFENEN INFRASTRUKTUREN GEGEN DIGITALEN KOLONIALISMUS

43



Koloniale Kontinuitaten in der Berliner
Medizin und Gesundheitsversorgung

Dass Dekolonisierungsprozesse eine Quer-
schnittsaufgabe darstellen, zeigt sich auch in der
diesjahrigen Studie der Koordinierungsstelle von
Decolonize Berlin zu kolonialen Kontinuitaten im
Medizinbereich. Ein sechskopfiges, multiprofes-
sionelles Team — Muna Aikins, Shreyasi Bhatta-
charya, Mirjam Faissner, Tanja Gangarova, Awa
Naghipour und Robel Abay - hat darin interdiszi-
plindr und intersektional untersucht, wie Rassis-
mus und koloniale Kontinuitdten bis heute den
Zugang zur Gesundheitsversorgung in Berlin be-
einflussen.

Der Zugang zu guter Gesundheitsversor-
gung gilt international als Grundrecht. Doch wer
hat tatséchlich ‘Recht auf Rechte’? Und auf wel-
che Personengruppen ist das bestehende Ge-
sundheitssystem ausgerichtet?

Das Gutachten untersucht, wie tief koloniale
und rassistische Strukturen in die Gesundheits-
versorgung eingebettet sind — in Deutschland all-
gemein und in Berlin im Besonderen. Es zeigt auf,
dass bestimmte Bevolkerungsgruppen systema-
tisch schlechteren Zugang zu Gesundheitsleis-
tungen haben und stérker von diskriminierenden
Praktiken betroffen sind. Damit stellt es eine grund-
legende Frage: Welche Personengruppen werden
im Gesundheitssystem gesehen, gehdrt und ge-
schitzt — und welche bleiben ausgeschlossen?

Ein weiterer Schwerpunkt liegt auf epistemi-
scher Gerechtigkeit: Welches Wissen wird im Be-
reich Gesundheit (iberhaupt anerkannt und produ-
ziert? Welche Stimmen und Erfahrungen werden
in der Forschung und Ausbildung berticksichtigt
- und welche systematisch marginalisiert? Das
Gutachten arbeitet hier mit dekolonialen Metho-
den und einem partizipativen Ansatz: Betroffene
sollen nicht nur beforscht werden, sondern aktiv
als Wissensproduzent*innen und Mitgestalter*in-
nen einbezogen sein.

Die Analyse blickt auch auf die Rolle Berli-

44

KOLONIALE KONTINUITATEN IN

ner Institutionen: als koloniale Wirkungsmachte,
als Ausbildungsstatten und als Orte, an denen bis
heute koloniales Erbe sichtbar ist. Themen wie
Sammlungen und Human Remains, die koloniale
Geschichte des Robert Koch-Instituts oder Fragen
des Gesundheitsimperialismus verdeutlichen, wie
eng historische Gewalt mit heutigen Praktiken
verwoben ist. Das Gutachten nimmt zudem medi-
zinische Curricula und Forschungseinrichtungen
in den Blick: Wer wird dort ausgebildet, mit wel-
chem Wissen und fiir wessen Interessen?

Zentral sind die Handlungsempfehlungen,
die das Autor*innenteam entwickelt. Sie betreffen
kommunale Gesundheitsversorgungspolitik und
-praxis, aber auch strukturelle Veranderungen im
Bereich von Ausbildung und Forschung. Ziel ist es,
Entscheidungsspielrdume aufzuzeigen und kon-
krete Wege zu benennen, wie Rassismus in der Ge-
sundheitsversorgung abgebaut werden kann. Dabei
geht es sowohl um politische Weichenstellungen
als auch um die Ebene der kommunalen Praxis.

Die Studie zu Kolonialitdat im Gesundheits-
bereich will damit einen doppelten Beitrag leisten:
Sie zeigt, wie koloniale Kontinuitdaten im Gesund-
heitssystem fortwirken — und sie erdffnet Pers-
pektiven fiir eine gerechtere, partizipative und de-
koloniale Gesundheitsversorgung. Es fordert dazu
auf, Gesundheit nicht nur als individuelles Gut zu
betrachten, sondern als gesellschaftliches Recht,
das allen gleichermalen zusteht.

QR CODE UND LINK ZUM GUTACHTEN AUF
UNSERER WEBSEITE

https://decolonize-berlin.de/de/publikationen/
medizingutachten

DER BERLINER MEDIZIN UND GESUNDHEITSVERSORGUNG



Wirtschaftspolitik neu denken:
Schritte zur Dekolonisierung

Wirtschaftspolitik zu dekolonisieren ist eine der
dréangendsten Aufgaben unserer Zeit. Schon
wegen der langen Geschichte von gewaltvoller
Ausbeutung missen wir zuerst historische Ge-
rechtigkeit liber Reparationen fiir Versklavungs-
handel und Kolonialismus, Landriickgaben und
Klimareparationen herstellen. Da die aktuellen
Wirtschaftsbeziehungen zu immensen Finanz-
transfers aus dem Globalen Siiden in den Glo-
balen Norden fiihren, muss dieses fortwahrend
Ungleichheit produzierende Wirtschaftssystem
von Grund auf tiberholt werden. Solche ,systemi-
schen Reparationen’ wiirden Wirtschaftspolitik
nach kosmopolitischen Werten ausrichten und
der kolonialen Pragung der Weltwirtschaft ent-
gegenwirken. Entsprechende politische Ziele,
die die Wirtschaftspolitik anvisieren sollte, sind
Erndhrungssouveranitat, Energiesouveranitat, so-

WIRTSCHAFTSPOLITIK NEU DENKEN:

SCHRITTE ZUR DEKOLONISIERUNG

zialokologische Transformation, demokratische
wirtschaftspolitische Institutionen, lokale und
globale offentliche Giiter, Geld- und Wahrungs-
souveranitat, starke transnationale Koalitionen
und Bewegungsfreiheit.

In dieser Publikation gehen Fiona Faye und
Prof. Aram Ziai der Frage nach, wie eine dekolo-
niale Wirtschaftspolitik aussehen sollte.

QR CODE UND LINK ZUR PUBLIKATION AUF

UNSERER WEBSEITE

https://decolonize-berlin.de/de/publikationen/
wirtschaftspolitik (QR-CODE)

s (1]

45



Ausblick 2026:
Gemeinsam Verantwortung
ubernehmen,
Zukunft gestalten

Wir starten 2026 in das sechste Jahr seit der
Griindung der Koordinierungsstelle Decolonize
Berlin. In dieser Zeit haben wir Strukturen aufge-
baut, Diskussionen angestofen und erste Ergeb-
nisse sichtbar gemacht. Nun geht es darum, die-
se Grundlagen zu vertiefen und den begonnenen
Prozess gemeinsam mit der Stadtgesellschaft,
unserem Biindnis und internationalen Partner*in-
nen weiterzuentwickeln. Die Auseinandersetzung
mit Kolonialismus bleibt dabei keine historische
Randfrage, sondern betrifft die Gegenwart und die
Zukunft dieser Stadt.

Konkret kniipfen wir an den Senatsbe-
schluss zur Aufarbeitung der Kolonialgeschichte
an. In Gesprachen mit Verwaltungen auf Lan-

46

AUSBLICK 2026: GEMEINSAM VERANTWORTUNG UBERNEHMEN,

des- und Bezirksebene wird es darum gehen, den
Beschluss mit Leben zu fiillen. Diese Gesprache
sollen sicherstellen, dass koloniale Kontinuitdten
sichtbar gemacht und abgebaut werden. Damit rii-
cken Fragen nach institutioneller Verantwortung
ebenso in den Vordergrund wie nach der 6ffent-
lichen Wahrnehmung. Wir wollen erreichen, dass
die Debatte nicht nur in Fachkreisen gefiihrt wird,
sondern in der Stadtgesellschaft Resonanz findet.

Ein Schwerpunkt liegt auf der Zusammenar-
beit mit Expert*innen und zivilgesellschaftlichen
Akteur*innen. Fachgesprache, Arbeitsgruppen
und Workshops helfen, aktuelle Entwicklungen
aufzugreifen und gemeinsam weiterzudenken. So
wird im Bildungsbereich diskutiert, wie die Auf-

ZUKUNFT GESTALTEN



arbeitung der Kolonialgeschichte systematisch in
Schulen und padagogischer Ausbildung verankert
werden kann. Im Rahmen eines von der Landes-
stelle fiir Gleichbehandlung — gegen Diskrimi-
nierung (LADS) geforderten Projekts haben wir
gemeinsam mit Expert*innen aus schulischem
und auBerschulischem Bereich Bildungsmate-
rialien entwickelt. Sie erleichtern die Vermittlung
von Wissen liber die koloniale Vergangenheit und
Kontinuitaten und bauen Vorbehalte ab, wie diese
Themen auch in Fachern jenseits des Geschichts-
unterrichts behandelt werden kdonnen. Eine ge-
plante Fortbildung sowie die Arbeit in bestehen-
den Netzwerken sind ein integraler Bestandteil
des Bildungsengagements.

Auch im Wissenschaftsbereich wird 2026
Bewegung bringen. Hochschulgruppen und Uni-
versitdaten sind wichtige Partner*innen, um de-
koloniale Perspektiven in Forschung und Lehre
zu starken. Der Austausch mit Studierenden und
Lehrenden eroffnet Raume, in denen Theorie und
Praxis zusammenfinden. Hier geht es nicht nur
um historische Analysen, sondern auch um aktu-
elle Fragen von Macht, Wissen und globaler Ge-
rechtigkeit.

Die internationale Dimension bleibt ein Kern-
feld unserer Arbeit. Berlin ist Giber Stadtepartner-
schaften und Netzwerke eng mit anderen Kom-
munen verbunden. Diese Beziehungen wollen wir
gezielt nutzen, um dekoloniale Zusammenarbeit
zu fordern. Ein Beispiel ist die Erarbeitung einer
Handreichung, die Stadtepartnerschaften als Ins-
trument kritischer Kooperation sichtbar macht.
Hinzu kommt eine europaische Vernetzungsver-
anstaltung, die Partner*innen aus verschiedenen
Landern zusammenbringt. Solche Treffen zeigen,
dass die Auseinandersetzung mit Kolonialismus
langst ein europadisches Thema ist, das neue For-
men solidarischer Politik erfordert.

Im Bereich Erinnerungskultur werden wir
das Berliner Konzept ,Kolonialismus erinnern” be-
gleiten und seine Umsetzung unterstiitzen. Erinne-
rung ist kein statisches Feld, sondern ein dynami-
scher Prozess, der von Kontroversen lebt. Gerade
in einer Stadt wie Berlin, die viele Erinnerungsorte
kennt, ist es entscheidend, koloniale Geschichte

AUSBLICK 2026: GEMEINSAM VERANTWORTUNG UBERNEHMEN,

sichtbar in den 6ffentlichen Raum zu bringen.

Auch im Kulturbereich stehen 2026 wich-
tige Vorhaben an. Geplant ist eine internationale
Fachveranstaltung zu Restitutionsprozessen, die
besonders die Riickfiihrung menschlicher Gebei-
ne thematisiert. Solche Prozesse beriihren recht-
liche, politische und ethische Fragen, sind aber
unverzichtbar, um koloniales Unrecht anzuerken-
nen und konkrete Schritte der Wiedergutmachung
einzuleiten. Zudem wollen wir die Verflechtungen
von Kolonialismus, Nationalsozialismus und SED-
Diktatur starker in den Fokus riicken. Geschichte
wird so nicht in getrennten Kapiteln erzahlt, son-
dern als verflochtenes Geflecht von Gewalt und
Herrschaft, das bis heute nachwirkt.

All diese Aktivitaten greifen ineinander und
sollen langfristige Strukturen schaffen. Darum
legen wir Wert auf enge Zusammenarbeit mit
offentlichen Institutionen, in Berlin und im Aus-
tausch mit anderen deutschen und européaischen
Stadten. Beratung, Vernetzung und gemeinsame
Projekte konnen dazu beitragen, dass dekoloniale
Ansatze nicht punktuell bleiben, sondern in Ver-
waltung und Politik verankert werden.

Ebenso wichtig ist die 6ffentliche Sichtbar-
keit. Kampagnen, Publikationen und Veranstal-
tungen sorgen dafiir, dass Debatten nicht hinter
verschlossenen Tiiren bleiben. Zum Black History
Month wird eine Social-Media-Kampagne neue
Akzente setzen. Dabei setzen wir auf Kollaboratio-
nen mit langjahrigen Partner*innen, um gemein-
sam mehr Sichtbarkeit zu schaffen.

Im kommenden Jahr wollen wir die bishe-
rige Arbeit fortsetzen und zugleich neue Schritte
gehen - hin zu einer Stadtgesellschaft, die sich
aktiv und kritisch mit ihrer kolonialen Vergangen-
heit auseinandersetzt, bestehende Strukturen
hinterfragt und verandert sowie ihre internationa-
le Verantwortung ernst nimmt. Wir setzen auch
2026 auf kontinuierliche Zusammenarbeit mit der
Berliner Stadtgesellschaft, unserem Biindnis und
unseren internationalen Partner*innen. Ziel ist es,
die begonnenen Prozesse zu festigen, bestehen-
de Strukturen weiterzuentwickeln und gemein-
sam praktikable Lésungen fir die Aufarbeitung
der kolonialen Vergangenheit zu erarbeiten.

47

ZUKUNFT GESTALTEN



Impressum

Herausgeberin:

Koordinierungsstelle Gesamtstadtischer Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit
bei Decolonize Berlin e. V.

Lausitzer Stralle 10

10999 Berlin

www.decolonize-berlin.de

info@decolonize-berlin.de

Redaktion:
Koordinierungsstelle Gesamtstadtischer Aufarbeitungsprozess zu Berlins kolonialer Vergangenheit

Lektorat & Reading:
Solina Diallo

Copyright:
bei der Redaktion und den Autor:innen

Gestaltung:
Ruth Jung-Reining

Herstellung:
Pinguin Druck GmbH

Fir die Inhalte der Publikationen ist allein die bezuschusste Institution verantwortlich. Die hier dar-
gestellten Positionen geben nicht den Standpunkt der Senatsverwaltung fiir Wirtschaft, Energie und
Betriebe wieder.

Diese Veroffentlichung wurde gefordert durch die Landesstelle fiir Entwicklungszusammenarbeit
(Senatsverwaltung fir Wirtschaft, Energie und Betriebe).

Landesstelle fiir Senatsverwaltung

Entwicklungszusammenarbeit fiar Wirtschaft, Energie B E R L I N i

und Betriebe

PinguinDruck.de

48 IMPRESSUM









